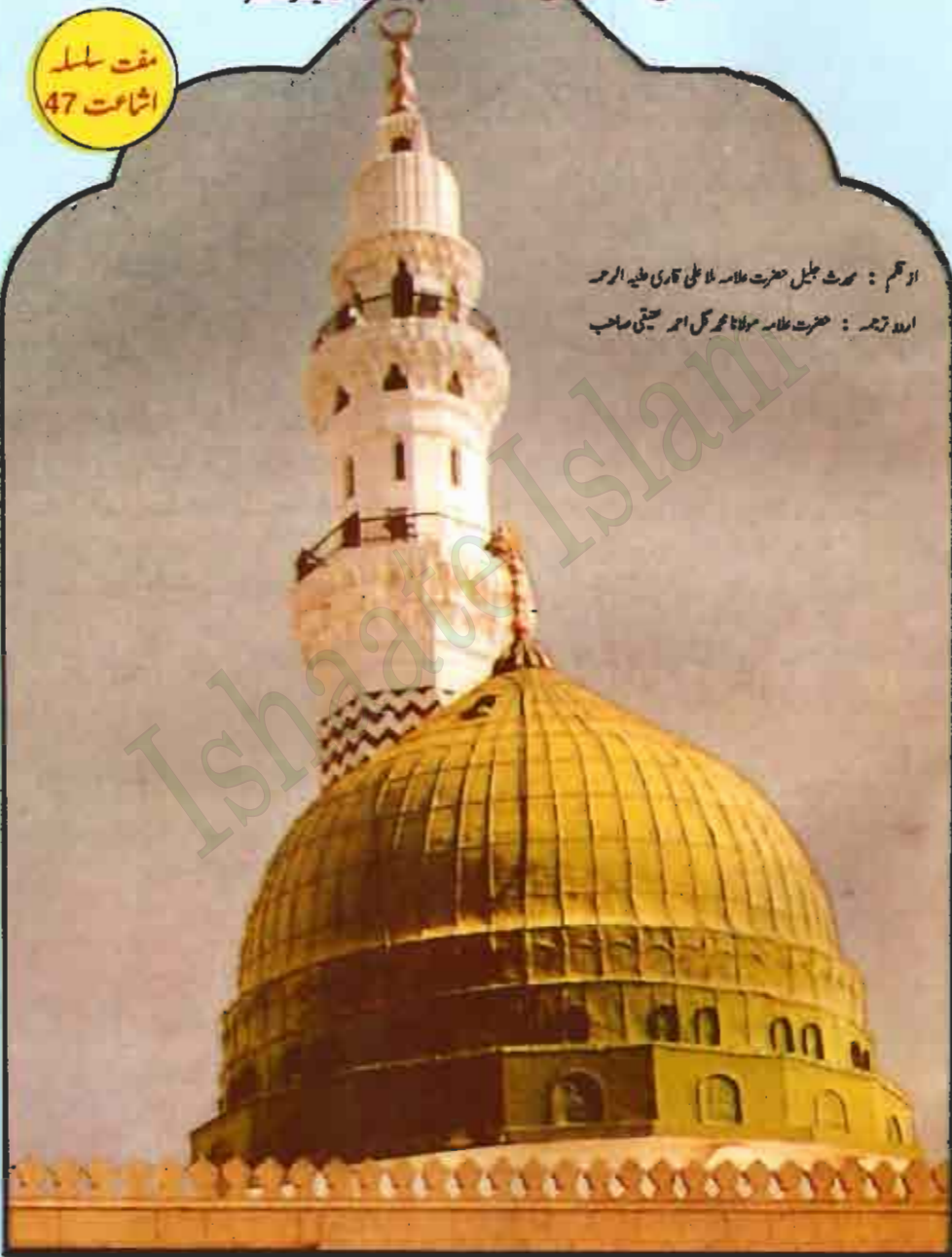


# المورد الرواى

فِي الْمَوْلَدِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

مفت سلس  
اشاعت 47

اذ حكم : عورث جليل حضرت ملا مالكي قاضي طيبة الرس  
اردو تفسير : حضرت ملا مسلمان محمد بن ابر حنفي صاحب



جمعیت اشاعت الہست - نور بھر کائندی بازار کراچی 74000

# بسم اللہ الرحمن الرحیم

## الصلوٰۃ والسلام علیک یا رسول اللہ

### بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

### پیش لفظ

شارح مکمل حضرت علامہ ملا علی قاری علیہ رحمۃ الباری کی مایہ ناز علمی و تحقیقی  
مختصر عالم اسلام و دنیائے علم و فضل میں بہت محبوب و معمور فہرست ہے۔ لورالل  
علم میں آپ کی تصانیف مبارکہ بہت اہمیت و بڑی قدر و منزلت رکھتی ہیں اور انہی  
مقبول عام و شروع آفاق تصانیف میں میلاد مصطفیٰ ﷺ کے موضوع پر آپ کی  
کتاب "المورود الروی" ہے۔ جس کی اہل علم و عشاق رسول ﷺ کو جوی  
بہت سے تلاش و تمنا تھی۔ الحمد للہ کہ بہت مشکل مراحل سے گزرنے، بہت عرصہ  
تک معرض التواء میں رہنے اور بڑی محنت و جدوجہد کے بعد یہ عظیم علمی خزانہ و  
عشق و محبت کا تحفہ مظہر عام پر لایا جا رہا ہے۔ مولیٰ تعالیٰ یوسیلہ مصطفیٰ علیہ التعلیمات و  
النماء تجلی فرمائے۔ اور جن علماء و احباب نے اس سلسلہ میں تعاون و کوشش فرمائی  
ہے انہیں جزاً خیر دے۔ "آئین"

الحمد لله رب العالمين

آخر آمد زیں پردہ غیب پیدا  
مولانا گل احمد صاحب عتیقی اور یزم رضا کے کے ارکان محمد عبد اللہ صاحب  
برٹلیو اور عمر الفضل صاحب بالخصوص قابل ذکر و مستحق دعا ہیں اس لئے کہ مولانا  
موصوف نے المورود الروی کی ترجیحی کا بہت اہم کام سرانجام دیا اور یزم رضا کے  
ارکان نے اسے پہلی بار مظہر عام پر لانے کے لئے بڑی تک ود و اور جدوجہد فرمائی۔  
طالب دعا

خادم الہست الفقیر ابو داؤد محمد صادق  
نیشن ساجد گورنر وال

نوٹ : جیت اشاعت الہست اس نادر و نایاب کتاب کو اپنے سلسلہ منت اشاعت کی 48 ویں  
کری کے طور پر شائع کرنے کا شرف حاصل کر رہی ہے۔ اللہ چارک و تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ  
اپنے حبیب کرم ﷺ کے صدقے و ظہیل جیت کی اس سی کو قبول و حکمور فرمائے اور  
اس کتاب کو نافع ہر خاص و عام فرمائے "آئین" (جیت اشاعت الہست)

|          |                                              |
|----------|----------------------------------------------|
| نام کتاب | المولود الرؤی فی المولود النبوی              |
| صف       | حضرت علامہ مولا ناما علی قاری ﷺ              |
| ترجم     | حضرت مولا ناما محمد گل احمد عتیقی مدظلہ عالی |
| ضامت     | ۲۷۲ صفحہ                                     |
| قدما     | ۱۰۰۰                                         |
| من اشاعت | اگست ۱۹۹۶ء                                   |
| حدیث     | دعاۓ خیر بحق معاد نین                        |

برائے مہریانی یہروں جات کے حضرات تین روپے کے ڈاک ٹکٹ ضرور روانہ کریں

-----☆☆----- ناشر -----☆☆-----

### جمعیت اشاعت الہست

نور مسجد بنی خادر کراچی پاکستان

### حضرت ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ مؤلف "المورد الروی" کے مختصر حالات زندگی

حضرت ملا علی بن محمد سلطان ہروی نزیل مکہ جو قاری، حنفی کے نام سے مشهور ہیں، کا شمار جید اور یکٹائے روزگار علماء میں سے ہوتا ہے۔ آپ تحقیق اور حل عبارات میں حمارت تماہ رکھتے تھے آپ کی مزید تعریف کے لئے آپ کی شریعتی کافی ہے۔

جائے پیدائش: آپ ہراتہ میں پیدا ہوئے پھر مکہ تشریف لے گئے اور وہیں سکونت پذیر ہوئے اور آپ نے استاذ ابو الحسن بکری، سید زکریا حسین شاہاب الدین جابر الهمشی شیخ احمد مصری شاگرد رشید قاضی زکریا شیخ عبداللہ سندي، علامہ قطب الدین کمی وغیرہم جیسے مستبصر علماء سے علم حاصل کیا۔

آپ کے علم و فضل کا بڑا چرچا تھا اور علماء میں آپ کے علم و فضل کی دھاک بیٹھی ہوئی تھی۔ آپ نے بے شمار بلند پایہ کتابیں تالیف فرمائیں جو نکات اور فوائد سے لبریز ہیں جن میں سے چیدہ چیدہ کتب درج ذیل ہیں۔

(۱) مرقة شرح مکملہ آپ کی سب سے بڑی اور خیم کتاب ہے جو کئی جلدیوں پر مشتمل ہے۔

(۲) شرح شفاء (۳) شرح شماکل (۴) شرح نبغۃ الفکر (۵) شرح شاطبی۔

(۶) شرح حصن حسین (۷) ناموس تبلیغیں قاموس (۸) الالشار العجیبہ فی اسامی الحنفیہ۔ (۹) شرح ثلاثیات بخاری (۱۰) "حضرت غوث الاعظم سیدنا عبد القادر جیلانی کی سوانح حیات" نہتہ الماطر الفاتر۔ (۱۱) المورد الروی فی المولود النبوی ﷺ

تاریخ وفات: آپ کی وفات شوال المکرم سن ۱۴۵۷ھ کو مکہ مکرمہ میں ہوئی اور آپ کو جنت المعلی میں دفن لیا گیا۔

خدا رحمت کند این عاشقان پاک طینت را

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی عَلٰی وَسُوْلٰهُ الْكَرِيمِ  
”الْمُورَدُ الرُّوْیُ“

اس نور احمدی اور ضیاء محمدی (بیہقی) کے روشن اور متور کرنے پر جن کا، تعریف کائنات عالم میں محمود (تعریف کیا ہوا) سے کی جاتی ہے اور عرب دیگر کو بونا

### نذر \*

میں اس سعی کو والدہ محترمہ جن کی پیرانہ سالی کی دعائیں  
میرے شامل حال رہیں۔ نیز اپنے محن بھائیوں راجہ فیض  
زمان خان، راجہ محمد یوسف، راجہ عبد القیوم خان، راجہ مولانا  
نعمت اللہ خان ضیائی، راجہ علی احمد خان اور راجہ محمد افراء یم  
خان کی نذر کرتا ہوں جو زمانہ تعلیم سے اب تک میرا اخلاقی و  
مالی تعاون کرتے رہے جس کی وجہ سے میں بھیتی سے خدمت  
دین میں مصروف ہوں

گر قبول افتخار ہے عز و شرف  
محمد نگل احمد عتیقی مترجم "المورد الروی"

فَلَا يَأْتِنُكُمْ مِنْ هَذِهِ الْقُنُوتِ فَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْنِزُونَ وَالَّذِينَ  
كَفَرُوا وَكُنُوا بِهِنَا أَوْ لَكُمْ أَحْبَابٌ فِي الْأَرْضِ هُنَّ فِي هَذِهِ الْخَلْدُونَ (پارہ اول، ع ۳۴، آیت  
(۳۸)

**ترجمہ :** پھر اگر تمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت آئے تو جو میری  
ہدایت کا ہیرو ہو اسے نہ کوئی اندازہ ہے نہ کچھ غم۔ اور وہ جو کفر کریں اور میری  
آئین جھلائیں گے تو وہ دونخ والے ہیں ان کو یہیش اس میں رہنا ہے۔  
اس ارشاد سے یہ معلوم ہو رہا ہے کہ آپ کی تشریف آوری وعدہ کے پیش نظر  
ہے۔ نیز اس ارشاد خداوندی کا مقتنی یہ بھی ہے کہ اے لوگو! آپ کی تشریف آوری  
تمہارا مستور و مطلوب ہے۔

تو اما یا تھنکم میں رسول کی آمد اور آپ کی مقبول تشریف آوری کو ان شرطیں  
کے بعد مازاکہ کا اضافہ کر کے اسے متوجہ اور پختہ کرنا اس بات کی کامل دلیل کھلی  
اور عام شانی ہے کہ کسی رسول کا بھیجا اللہ سمجھا، کے ذمہ واجب نہیں ہے ہاں البتہ  
اللہ تعالیٰ نے اپنے وعدے اور اپنے بندوں پر اپنے فضل و کرم کے پیش نظر رسول  
بھیجا ہے۔ نیز اس ارشاد میں اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ اگر ہم **حَمْزَةُ الْعَجَّابِ** کو  
تمہاری طرف نہ بھی بھیجتے تو اس سے آپ کا مرجبہ کم نہ ہو تا نیز اللہ تعالیٰ نے یہ بھی  
 بتایا کہ آپ (**حَمْزَةُ الْعَجَّابِ**) ہمارے مقرب اور ہمارے ہاں بلند مرتبہ ہونے کی وجہ سے  
اپنی مرضی سے تمہارے پاس تشریف نہیں لائے (بلکہ ہمارے بھیجتے سے تمہارے پاس  
تشریف لائے ہیں)

کیوں کہ ان (**حَمْزَةُ الْعَجَّابِ**) کو جو ہمارا قرب حاصل ہے اور ہماری بارگاہ میں  
ان کی جو پذیرائی اور مقام ہے اس کی وجہ سے وہ تمہاری طرف تشریف لا کر اور مخلوق  
کی طرف متوجہ ہو کر وہ ہماری بارگاہ سے دوری نہیں چاہتے۔

یہ تو آپ کو معلوم ہی ہے کہ ایا ز نام کا ایک آدمی جو حضرت محمود غزنوی (رحمۃ  
الله علیہم) کے خاص الخاص خدام میں سے تھا جب بھی اس کے مالک اور بادشاہ نے  
اسے بڑے بڑے عمدوں کی پیکش کی تو اس نے اپنے بادشاہ کے دربار کی حاضری کو  
ترنجیح دیتے ہوئے بار بار اس پیش کش کو قبول کرنے سے مددرت کر لی۔

(جب مقررین اور خدام خاص اپنے مالک کی بارگاہ کی حاضری پر بر جیز کو قربان کر دیتے ہیں تو  
سرور کائنات (**حَمْزَةُ الْعَجَّابِ**) اللہ تعالیٰ کے اخص العباد میں سے ہیں آپ بارگاہ خداوندی کو از خود  
چھوڑ کر تمہارے پاس کیسے تشریف لائے۔ ”ترجمہ عتیقی“

ریگ نعمتوں اور قسم کی نوازوں کے احسان کرنے اور تمام لوگوں کی طرف  
ہدایت، نوازش اور رحمت و راحت بھیجنے پر میں اللہ تعالیٰ کا شکر گزار ہوں وہی رحیم و  
وہود ہے جس نے نمایت اجھے وقت اس لیگانہ کو پیدا فرمایا اور وہ باعثت مسیہ رجیع  
الاول کا مسیہ ہے۔

(**حَمْزَةُ الْعَجَّابِ**) اور اللہ تعالیٰ نے اس مقدس ماہ کو شرف و کرم سے نوازا اسے بہترین  
مقرب اور پسندیدہ بتایا۔ تو کسی اہل دل نے رجیع الاول شریف کی عظمت و شرف سے  
متاثر ہو کر کتنے عدہ اشعار کے ہیں۔

لہذا الشہر فی الاسلام فضل و منقبتہ تلوی علی الشہر نمولود به اسم و معنی و  
الہات بہون اللہ الظہور رجیع فی رجیع  
اس (رجیع الاول شریف) مسیہ کی اسلام میں بڑی فہیمت اور مرتبہ ہے جس کی  
وجہ سے اسے دوسرے میتوں پر فوکت ہے اور ایسا پھر جس کی وجہ سے نام اور  
حقیقت اور نشانات اس کی تشریف آوری کے وقت تکمیر پور ہوئی۔ رجیع الاول میں  
بیمار در بیمار ہے اور نور بر نور بر نور ہے۔

قرآن عظیم اور فرقان حکیم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔  
لقد جاتکم رسول من انفسکم عزیز علیہ ما عتم حربیعن علیکم بالمؤمنین رثوف  
و حبهم (پ ۲۷، ع ۵، آیت نمبر ۲۸)

**ترجمہ :** بے شک تمہارے پاس تشریف لائے تم میں سے وہ رسول جن پر تمہارا  
مشتقت میں پڑا گراں ہے تمہاری بھلانی کے نمایت چاہنے والے مسلمانوں پر کمال  
مریان ہیں۔

یہ تو ظاہر ہے کہ یہ (رسول کے تشریف لائے کی خبر) جو حصول انوار پر مشتمل ہے  
تو اسے قسم مقدر (واللہ) سے شروع کرنے اور اسے حرفاً حقیقت (قد) کے (موکر)  
پختہ کرنے میں اس طرف اشارہ ہے کہ آپ (**حَمْزَةُ الْعَجَّابِ**) کا لوگوں کی طرف تشریف لانا  
عملیت الٹی کی علامات اور تعلیم خداوندی کے نشانات سے ہے اور جاتکم میں ”اکم“  
مسلمانوں اور کافروں دونوں کوششیں ہے لیکن صرف فرق اتنا ہے کہ آپ پر بیزگاروں  
کے لئے ہادی اور راهنماء ہیں اور کافروں پر مجتہ جیسے دریائے شمل کا پانی، اپنوں کے  
لئے پانی اور (کافروں) بے گاؤں کے لئے خون تھا (لطیفوں کے لئے بوقت نزول  
عذاب یہ پانی خون بن گیا تھا اور اسرائیلیوں کے لئے پانی عی رہا)

ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

کرم کی نیارت ————— کی بشارت اور دونخ کے کھولتے پانی اور عذاب سے ڈراوا رہے ہیں جیسے اللہ عزوجل کا ارشاد ہے۔

نبی علیٰ فی الْفَوْرِ الرَّحِیْم

ترجمہ: خبرود میرے بندوں کو کہ بنے شک میں ہوں بخشش والا میران۔

وَنَعْلَمُ هُوَ الْعَذَابُ الْاَلِيمُ

اور میراعی عذاب دردناک عذاب ہے (ارہ نمبر ۲۳، رکوع نمبر ۲، آیت نمبر ۲۳)

### ● میثاق ●

پھر انہیئے کرام اور رسول حکام (علیم الصلوٰۃ والسلام) سے اس نی آخِرِ زمان علیہ السلام کے بارے میں میثاق لینا بھی آپ کی عظمت شان کی دلیل ہے میثاق یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیاء علیم السلام کے ادوان سے یہ مدد لیا کہ تم میں سے جو بھی منصب رسالت و نبوت پر قائم ہو تو اگر اسی دو دن نی آخِرِ زمان کی بخشش کا وقت آجائے تو وہ اپنی عظمت شان اور جلالت مقام کے پیروجود آپ پر امہان لے آئے آپ کی مدد کرے اور آپ کے کلکل کا انعام کرے۔  
ارشاد ربِ ذوالجلال ہے۔

وَلَا اخْذَ اللَّهَ مِثْقَالَ التَّبَنِ لِمَا تَكْتُمُمْ مِنْ كِتْبٍ وَحَكْمَهُ ثُمَّ جَاتِكُمْ رَسُولُ مَعْذِلَتِكُمْ

معکومِ نتومنی وہ ولتھرمنہ (ارہ نمبر ۲۳، رکوع نمبر ۲، آیت نمبر ۲۳)  
ترجمہ: اور یاد کرو جب اللہ نے تھیوں سے ان کا معد لیا جو میں تم کو کتاب اور حکمت دوں پھر تشریف لائے تھارے پاس وہ رسول کر تمہاری کتابوں کی تصدیق فرائے تو تم ضرور اس پر امہان لانا اور ضرور ضرور اس کی مدد کر۔

غیر من فرائے ہیں کہ اس ارشادِ خداوندی میں اسی میثاق کا بیان ہے۔

نیز نی کرم ————— نے خود اپنے بلند مقام کی طرف راہنمائی فرائے ہوئے فرمایا۔

لَوْ كَانَ مُوسَى حَالَ مَا وَسَعَ الْأَنْبَاعِ

اگر موسیٰ علیہ السلام حیات ظاہری کے ساتھ زندہ ہوتے تو انھیں بھی اپنے کے سوا چارہ نہ ہوتا۔

نیز نی کرم ————— نے ایک اور ارشاد میں اس سے بھی بلند مقام کی طرف

اشارہ فرمایا۔ ارشادِ نبیو ہے۔

لَمْ وَمَنْ دُونَهُ تَعْتَلْ لَوْ أَنِي يَوْمُ الْقِيَمَةِ

لیکن رسول اللہ ————— کا اللہ تعالیٰ کے ساتھ جو معاملہ ہے وہ محمود و ایاز کے معاملہ سے بالکل مختلف ہے کیوں کہ آپ ————— فداء فی رضاء اللہ ہیں اس لئے جو اللہ تعالیٰ کی رضاۓ و چاہت ہے وہی آپ کی رضاۓ و چاہت ہے اس لئے چاہت و رضا خداوندی کو اپناتے ہوئے آپ پارگاہ خداوندی سے حسب ارشاد خداوندی ہمارے پاس تشریف لائے۔ مراد اور مرید کے بارے میں آپ کو معلوم ہی ہے (کہ مراد مرید کے ارادہ کے تابع اور مطابق ہی ہوتی ہے تو جب حضور سرورِ کوئین ————— مراد خداوندی ہیں تو اس لئے آپ ارادہ خداوندی کے تابع ہیں ارادہ خداوندی تھا کہ آپ ہم میں تشریف لے آئیں تو ارادہ کے مطابق آپ تشریف لے آئے)۔

کسی شاعر نے مرید و مراد کی ترجیhan کرنے سے اور اچھوتے انداز میں کی ہے۔ اربید و صلبه و برید ہجری فاترک ماں بید لاما مرید میں اپنے محظوب کا وصال چاہتا ہوں اور وہ جدا ای تو میں نے اپنی چاہت کو محظوب کی چاہت پر قربان کر دیا۔

اربابِ حال میں سے یہ (مرید کی مراد بن جانا) ان باکمال لوگوں کا مرتبہ و مقام ہے جو تجلیاتِ جلالی و جمالی کے جامع ہیں اور دنیا سے کٹ کر مرید کی مراد میں فنا ہو کر رہ جاتے ہیں۔

یہی وجہ ہے کہ جب کسی نے ایک بزرگ ابو یزید سے پوچھا آپ کیا چاہتے ہیں تو آپ نے جواب دیا کہ میری چاہت یہی ہے کہ کچھ نہ چاہوں تو اصحابِ تحقیق و تدقیق میں سے صوفیاء کرام کی باقتوں میں تقطیق دینے والوں میں سے کسی نے کہا ہے کہ بلند مقام صوفیاء کے نزدیک یہ بھی ارادہ اور چاہت ہی ہے کیوں کہ کسی پیڑی کے نہ کرنے کی چاہت و ارادہ مقام کی نیادی کی دلیل ہے کیوں کہ یہ مراد مرید میں فنا ہوئے کے مقام اور مریدانِ قباء میں شیلیم و رضا کی حالت کی طرف اشارہ ہے (بیجے کہا جاتا ہے رضا با قباء یا مرضی مولا از ہمد اولی)

اور پھر لفظ رسول پر جو تنویں ہے یہ تنویں تخلیم ہے جو آپ کی عظمت شان کی نشان دہی کرتی ہے اب گویا کہ ارشادِ خداوندی کا مطلب یہ ہوا۔

عظمتِ رسول کی دلیل (————).....

کہ اے معززین عزت والا رسول عزت والے رب کی طرف سے تھارے پاس عزت والی کتاب لایا۔ اس میں خوشی، بانکات اور جنت قیم کی دعوت اور بکثرتِ اللہ

کہ حضرت آدم اور ان کے علاوہ جتنے ہوں گے سب میرے جھنڈے کے پیچے ہوں گے علیم السلام۔ تو پھر گویا کہ ارشاد خداوندی ہے کہ لوگو یاد رکھو آپ <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نوری کی بنا پر صرف قلب صورت (یعنی ظاہری جسم) کے لحاظ سے تمہارے پاس آئے ہیں ورنہ قلب حضور کے لحاظ سے تو بھارے پاس ہی ٹھہرے ہوئے ہیں اور ہماری بارگاہ میں موجود ہیں اور نہ بھر دور نہیں ہوتے تو آپ مجھے الاحریں ہیں تمہارے پاس عارضی طور پر ہیں اور یہیشہ ہمارے قریب ہیں اور تم سے جدا ہونے والے ہیں اور ہمارے پاس آئے والے ہیں۔ تمہارے پاس فرشی ہیں ہمارے ہاں عرشی ہیں باوجود ایں ہسہ وہ دوبارہ ان کا مرچ ہے چاہے کچھ دوری ہوئی

۶۰

جیسا کہ پیغام پہنچا کر حصول مقصد کے بعد قاصد اور قاصد بھینے والے کا معاملہ ہوتا ہے (یعنی جس طرح اگرچہ قاصد کو کچھ دوری تو ہوتی ہے مگر حصول مقصد کے بعد وہ بھینے والے کے پاس ہی پہنچتا ہے تو اسی طرح نبی کرم اگرچہ ظاہری لحاظ سے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے کچھ دور ہیں مگر بالآخر جسمانی و روحانی لحاظ سے آپ کی اس بارگاہ میں حضوری ہوگی ترجم (عینیقی) تو اس میں خوشی کی غم کے ساتھ آمیزش ہے جیسے وینا کی تمام نعمتوں کا ضابطہ ہے کہ ظبور بقا ہوتا ہے اور پھر اس کے بعد فنا۔

اور یہ بھی تو عجیب بات ہے کہ یہ دونوں نعم (خوشی) ایک موسم میں ایک ہی بمار میں برابر برابر واقع ہوئے ہیں جیسے کہ عجائب تاریخ کا افلاق ہے کہ حضرت میمون رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی شادی بھی مقام سرف میں ہوئی وہیں ان سے آپ کی رفاقت ہوئی اور انہیں شادی کی مبارک دی اور اسی جگہ ان کا وصال ہوا وہیں انہیں دفنایا گیا۔ اور اسی جگہ ان کی تعریت کی گئی تو اللہ ہی کی ذات پاک ہے جو یہیشہ زندہ ہے نہ اس پر موت ہے اور نہ فنا نہ زوال اور نہ تغیر اور اللہ تعالیٰ جس کے لئے تمام خوبیاں ہیں جس نے ہمیں اسلام کے ساتھ زندہ رکھا اور ہمیں اس مگر <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی امت سے بنایا کہ انبیاء کرام علیم السلام بھی آپ کے امتی ہونے کے معنی ہیں تو آپ علیہ الصلوہ والسلام کی تشریف آوری تمام نعمت اور عالمت، اکرام ہے۔

تو دنیا میں تشریف لانے اور دنیا سے تشریف لے جانے پر آپ <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کا اقبال و استقبال ضروری ہے اور اللہ تعالیٰ نے محض اپنے فضل سے وہ عظیم نعمتوں کے حصول (آپ کی دنیا میں تشریف آوری بھی نعمت ہے اور بارگاہ خداوندی میں وابسی بھی نعمت ہے) اور دو بلند مرتبہ مقاموں کو جمع فرمادیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان دونوں

مقاموں کے شرف، کرم، دیدبے اور عظمت میں اضافہ فرمائے کیوں کہ آپ کی پیدائش دارالامن کہ اور م GFN معظم مدینہ کیمنہ میں ہے اس کے باشندوں پر افضل درود اور اکمل سلام۔

ہر ایک کے حصہ میں وہی آیا جس کا وہ اہل تھا.....  
مولود اور مولود کی زیارت میسر و حاصل ہونے کی وجہ سے ہر کسی نے اپنے طور پر اچھائی کا مظاہرہ کیا (کسی نے کھانا کھلا کر کسی نے پانی پلا کر اور کسی نے ضرورت مند کو لباس پہننا کر) اور انھیں ایسا کرنے سے) انتہائی کامیابی اور نہایت مقصود حاصل ہوا۔

ہمارے مشائخ کے پیشووا امام علامہ فہامہ بست بڑے عالم شمس الدین محمد سخاوی اللہ تعالیٰ انھیں بلند مقام پر پہنچائے فرماتے ہیں کہ میں ان لوگوں میں سے ہوں ہے کئی سال مقام مولد (شریف) تک رسائی کا شرف حاصل ہوتا رہا ہے اور جوان خاص خاص بزرگتوں کی معرفت سے بھی الحلف اندوڑ ہوا جو مولد (شریف) میں پائی جاتی ہیں، مولد مستفیض (مکہ مکرمہ) میں رہائش کی وجہ سے مجھے بار بار مولد کی زیارت ہوتی رہی۔ اس مقام کی فضیلت و عظمت کی وسعت کے پیش نظر میرا فکر تصور حیرت میں گم ہو کر رہ گیا۔

قرنون ثلثہ، فاضلہ، صحابہ تابعین اور سچے تابعین (رضی اللہ تعالیٰ عنہم) میں محفل میلاد شریف کے عمل کا اصل سلف الصالحین میں سے کسی سے منقول نہیں (یعنی موجودہ اہتمام و بیت کے ساتھ۔ ورنہ ذکر ولادت کی اصل و فرحت تو شروع سے موجود ہے)۔

البتہ اس کے بعد مقاصد حنفی خلوص نیت اور الیت کی وجہ سے اس پر عمل شروع ہوا اور پھر تو مسلمان یہی تمام اطراف اور بڑے بڑے شہروں میں آپ <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> (شرف کرم کے پیدائش کے مبارک موقع پر عاجل میلاد منانے لگ گئے قسم نعم کے کھانوں رنگارنگ اور پوچار و ستر خوان سجائے جاتے اور اس مقدس ماہ کی راتوں میں مختلف قسم کے خیرات و صدقات کئے جاتے اور لوگ مرتقبوں کا اظہار کرتے اور نیک کاموں میں اضافہ کر دیتے بلکہ مولود کرم پڑھنے میں بھی کوشش کرتے۔ اور یہ تجربہ سے ثابت ہے کہ جس جگہ میلاد ہوا وہاں کے لوگوں پر اس کے برکات سے ہر فضل عظیم و عجیم کا ظہور ہوا۔

جیسے کہ امام شمس الدین ابن الجوزی المقری مقرب کا ارشاد ہے کہ محفل میلاد کی خصوصیات میں سے ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ محفل میلاد کرنے والے کے

## ہند میں محفل میلاد

اور مجھے کچھ ناقلن اور محربن سے معلوم ہوا ہے اہل ہند تو اس سلسلہ میں دوسروں سے بت آگے ہیں۔

## عجمیوں میں محفل میلاد

اور جہاں تک عجمیوں کا تعلق ہے میری دانست کے مطابق جب یہ معظم ماں اور کرم وقت آتا ہے تو بڑی بڑی محفلیں منعقد ہوتی ہیں اور ہر خاص و عام و فقرائے کرام کے لئے رنگ رنگ کھانوں کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ فتح پڑھے جاتے ہیں لگاتار ملاوتوں کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ بڑے بڑے معیاری قصیدے پڑھے جاتے ہیں اور ہر قسم کی نئی و خیرات کی جاتی ہے اور مختلف طریقوں سے سرور و خوشی کا اظہار کیا جاتا ہے۔

اور یہی نہیں بلکہ کچھ بڑھی عورتیں تو سوت کات کر اور بنا کر محفلیں منعقد کرنے کے لئے کرمہت پادریتیں اور اس میں بزرگوں اور بڑے بڑے لوگوں کو دعوت دے کر جمع کرتی ہیں اور محفل میلاد کے دن مقدور بھر ضائع کرتی ہیں۔

علمائے مشائخ مولود معظم اور بھلکری کرم کی جس قدر تعظیم کرتے اس کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ ان میں سے کوئی ایک بھی اس امید کے پیش نظر اس جگہ حاضر ہونے کا انکار نہ کرتا تاکہ اس محفل کا نور و سرور حاصل ہو۔

شیخ الشائخ مولانا زین الدین محمود بدائلی نقشبندی کا واقف تو بڑا مشہور ہے کہ جب سلطان ننان خاقان دوران ہمایوں بادشاہ (اللہ انھیں فرشت کرے اور بہترن جگہ عنایت فرمائے) نے حضرت شیخ کی نیارت کرنی چاہی تاکہ بادشاہ کو اس نیارت کی وجہ سے مدد و امداد حاصل ہو (اس سے معلوم ہوا کہ پرانے بادشاہ امداد کے لئے بزرگوں کے پاس حاضر ہوتے اسی پر ان کی کامیابی کا مدار تھا)

تو شیخ نے ملاقات سے انکار کر دیا اور اللہ کے فضل سے بادشاہوں سے مستغثی ہونے کی وجہ سے بادشاہ کو اپنے پاس آئے سے بھی روک دیا تو بادشاہ نے اپنے وزیر ایرام خان سے اصرار کیا کہ کسی جگہ اکٹھے ہونے کی کوئی صورت نکالی جائے چاہے منظر سے وقت میں ہی کیوں نہ ہو۔ اور وزیر نے یہ سننا ہوا تھا کہ یہ بزرگ کسی غمی و خوشی کی محفل میں شرکت نہیں کرتے ہاں البتہ جہاں محفل میلاد النبی (صلی اللہ علیہ وسلم) ہو تو وہاں اس کی تعظیم کی خاطر حاضر ہو جاتے ہیں۔ جب بادشاہ کو یہ معلوم ہوا تو اس نے

لئے وہ سلسلہ اسلامی کا پیغام برہوتا ہے اور محفل میلاد کرانے والا جس کا حلالی ہوتا ہے اور اس کا جو مقصود ہوتا ہے محفل میلاد اس کے جلد حاصل ہونے کی بشارت ہوتی ہے۔ صر اور شام والوں پر محفل میلاد کی وجہ سے بہت محنت ہے اور ایک باختمت سال میں اسی میلاد مبارک کی رات کو مسر کے بادشاہ نے بہا مقام حاصل کیا۔ میں سن ۵۰۰۰ میں میلاد شریف کی رات جمل علیہ کے قلعہ میں سلطان شاہ سر رحمۃ اللہ علیہ کے پاس حاضر ہوا۔ میں نے وہاں جو منتظر تھا اس سے مجھے فیض و سرست عجس ہوئی۔ اور عوام کی بھیں باقیں ہاگوار گریزیں۔

اس رات میلاد خوانی اور حاضرین میں سے واعظین، شراء اور دیگر توکروں غلاموں اور خدام پر جو تحریج ہوا میں نے اسے گلبہر کر لیا، دس ہزار حمثال خالص سونا قیمتی لباس کمانے شریوں، خوشبوئیں، سوم بیان علاوہ ازیں دیگر خورد و توش کی سیر کرنے والی چیزوں اور نہایت خوش آواز قاریوں کی میکس جماعتیں تیار کی گئیں اور ان میں سے ہر ایک قاری کو بلوشہ، امراء اور معزیزین سے میں میں قیمتی جوڑے طے۔

علامہ شاہ ولی فرماتے ہیں کہ مسر کے بادشاہ حرمیں شریفین کے خالدین جنین اللہ تعالیٰ نے بے شمار مکرات اور براہمیوں کے خاتمہ اور مٹانے کی توفیق عطا فرمائی اور وہ رحیت کو اپنی اولاد سمجھتے تھے اور عمل و انسان میں انھیں کافی شریت حاصل تھی تو اللہ تعالیٰ نے اپنے شکر و مدد کے ساتھ ان کی حاجت روائی فرمائی ان میں سید شہید صدق ابوبی سید جعفر چیجے جوان ہمت بلوشہ تھے۔ جب یہ بادشاہ حملہ آور ہوا پاچھے تو محفل میلاد کو باعث فتح کیجھ کر چل چکے اور آپ قیمتیں سمجھتے کہ جعفر کے ننان میں قراءہ کی تھیں سے نیاں جماعتیں کھل چکیں۔ ہر قسم کے ذکر جیل میں مسوف رہتیں جس کی وجہ سے ہی طویل و علیقیں مہمات سر ہوئیں۔ یہ قراءہ حضور علیہ السلام کے فناکیں و مخدیان کرتے رہتے اور یہی محفل میلاد ہے)

ای مطہر انہیں اور مغرب کے بلوشہ بھی محفل میلاد منعقد کرتے اور اس کے لئے ایک رات مقرر کر لیتے جس میں دو گھوٹوں پر سوار گل بڑتے اور جید علمائے کرام کو اکٹھا کر لیتے اور جو بھی جس جگہ سے گزرتا تو وہ کفار میں گلہ ایمان بلند کرتا۔

## روم میں محفل میلاد

اور میرا خیال ہے کہ دوسرے بادشاہوں کی روشن کے پیش نظر اہل روم بھی اس کا خام میں پیغمبر نبی مسیح رضی اللہ عنہ کے

ہیں اور اس ماہ کو خوش آمدید کتے ہیں۔

مدد و نورہ میں ملک مظفر صاحب ارمل رحمۃ اللہ علیہ اس بارے میں اتنا تائی خانیت کرتے اور اس کا اتنا شایان شان اہتمام کرتے جو اپنی مثال آپ ہوتا۔ علامہ ابو شامہ رحمۃ اللہ علیہ جو علامہ فوی کے شیخوں میں سے ہیں جن کا استقامت میں بڑا مقام ہے نے اپنی کتاب مسی الباعث علی انکار البدع والحوادث میں ملک مظفر کی بڑی تعریف کی ہے اور کہا ہے کہ یہ محفوظ میلاد بڑا اچھا مستحب کام ہے اس کے کرنے والے کا شکریہ اور تعریف کرنی چاہئے۔ اور ابن جزری نے ترقی کرتے ہوئے کہا کہ محفوظ میلاد کا مقصد شیطان کو بذیل اور ایمانداروں کو خوش کرنا ہے۔ نیز ابن جزری فرماتے ہیں کہ جب عیسائی اپنے نبی کی پیدائش کی رات کو عید اکبر (ہست بڑی عید) قرار دیتے ہیں تو مسلمان کو اپنے نبی کی تحریر و تعظیم کا زیادہ حق پہنچتا ہے اور یہ مسلمانوں کے لئے موزوں تر ہے علامہ فرماتے ہیں کہ جب ابن جزری پر اعتراض ہوا کہ ہمیں تو اہل کتاب کی خلافت کا حکم ہے۔

تو شیخ نے اس کا کوئی جواب نہیں دیا۔

(اگر) بقابلہ نصاری جب اسلام و پیغمبر اسلام کا فخر بلد ہوا تو خلافت تو ہو گی اعلامہ خاونی بطریق اضراب فرماتے ہیں بلکہ شیخ الشائخ اسلام خاقمۃ الائمه علامہ ابوالفضل ابن حجر استاد متبر نے (اللہ تعالیٰ انصیح اپنی آنحضرت رحمت میں لے اور انصیح کشاوہ ترجت میں جگہ دے) محفوظ میلاد پر اصل ثابت سے تخریج کی ہے کہ ہر سمجھدار اعالم اس کے مستند اور قابل اعتماد ہونے کی طرف مائل ہے اور وہ اصل یہ ہے جو صحیح عن میں نبی ﷺ سے ثابت ہے کہ جب آپ مدینہ مشرفہ میں تشریف لائے تو آپ نے یہودیوں کو عاشورہ کا روزہ رکھتے پایا تو آپ نے ان سے عاشورہ کا روزہ رکھنے کی وجہ دریافت فرمائی تو یہود نے بتایا کہ اس دن اللہ تعالیٰ نے فرعون کو غرق کیا اور مویٰ علیہ السلام کو نجات بخشی تو ہم اللہ عزوجل کے شکرانہ کے طور پر اس دن روزہ رکھتے ہیں۔ تو آپ نے فرمایا کہ اے یہود ہم تمہاری نسبت مویٰ علیہ السلام کے زیادہ حق دار ہیں تو آپ نے خود بھی عاشورہ کا روزہ رکھا، صحابہ کرام علیم الرضوان کو بھی عاشورہ کا روزہ رکھنے کا حکم دیا اور فرمایا کہ اگر میں آئندہ سال تک زندہ رہا تو ان۔

میں کہتا ہوں کہ ابتداء یہود کی دلبوٹی کے لئے ان کی موافقت فرمائی اور بعد میں خلافت کی صورت میں وضاحت فرمائی شیخ فرماتے ہیں کہ اس حدیث سے یہ معلوم ہوا

ایک شاہزاد محفوظ میلاد منعقد کرنے کا حکم دیا جس میں حتم حتم کے کھانوں 'مشروبات' خوشبوؤں اگر بیویوں وغیرہ کا اہتمام کیا گیا۔ اس محفوظ میں بزرگوں اور سنجیدہ لوگوں کو دعوت دی گئی تو حضرت شیخ بھی خدام لے کر محفوظ میں تعریف لائے تو پادشاہ نے بدرست ادب اور توفیق ایزدی کی سعادت کے لئے خود لوٹا کپڑا اور وزیر نے پادشاہ کے حکم سے نیچے طشت خاتے رکھا تاکہ بزرگ مہماں ہو جائے اور نظر شفقت فرمائے تو پادشاہ اور وزیر دونوں نے شیخ کرم علیہ الرحمہ کے ہاتھ دھلانے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللہ ﷺ کے نام کی دعوت طعام کی برکت کی وجہ سے بزرگ کی خدمت کر کے انھیں بڑا مرتبہ اور بڑا مقام حاصل ہوا۔

### اہل مکہ اور محفوظ میلاد

امام سقاوی نے فرمایا محدث خیر و برکت مکہ کے باشندے اس مکان کی طرف جاتے ہیں جس کے بارے میں لوگوں سے بطور تواتر ثابت ہے کہ یہ آپ کی جائے پیدائش اور وہ مقام سوق لیل میں ہے لوگ اس لئے اس مقدس مقام میں جاتے ہیں تاکہ ہر ایک کی حاجت برآئے۔ خاص کر عید کے دن تو اہل مکہ اس مقدس مقام میں جاتے کا بڑا اہتمام کرتے ہیں حتیٰ کہ نیک و بد اچھا اور برا ایک وہاں جاتا ہے شاذ و نادر ہی کوئی نہ جائے خاص کر شریف والی جاز اعلانیہ بلا روک نوک وہاں حاضر ہوتا۔ اب تو اس موسم اور اس مقدس مقام میں کوئی بھی وہاں نہیں آتا، چہ جائیکہ شریف (والی مکہ) اور اب وہاں ایک نبی چیز ہے اور وہ یہ ہے کہ وہاں کے قاضی، عالم برہانی شافعی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے اکثر مسافروں اور مقیم مشاہدین کو کھانا کھلاتے اور کھانوں کے آخر میں کوئی میٹھی چیز ہوتی۔ اور ولادت پاسعادت کی صبح کو اس امید پر دعوت عام کرتے اور وسیع دستر خوان بچھاتے تاکہ ان کی تکالیف دور ہو جائیں اور آپ کے صاحبزادے جمال بھی اس معاملہ میں آپ کی ادائیگی کرتے ہوئے مسافروں اور مقین کو کھانا کھلاتے۔ اب تو وہاں کھانوں اور مذکورہ اشیاء کی بجائے دعوان ہے۔ البتہ پھولوں کی خوشبو پائی جاتی ہے۔

اور حالت یہ ہے جیسے مثل مشور ہے کہ جیسے تو وہی ہیں لیکن وہاں عملہ وار عورتوں کی بجائے ابھی عورتیں ہیں (یعنی پسلے جیسے انتظامات میں کی ہے)

### اہل مدینہ اور محفوظ میلاد

اہل مدینہ اللہ انصیح دن و گئی رات چکنی ترقی دے وہ اب بھی محفوظ میلاد کرتے

کہ کسی احسان و نعمت کے عطا کرنے اور کسی مصیبت کے مٹ جانے کی وجہ سے کسی معین دن میں اللہ تعالیٰ کا شکریہ ادا کیا جائے اور جب سال بہ سال پھر وہ دن آئے تو اس میں ایسے ہی شکریہ ادا کیا جائے اور اللہ تعالیٰ کلتف عبادتوں سے حاصل ہوتا ہے مثلاً نماز، روزہ اور حلاوت قرآن پاک سے اور اس نبی رحمت ﷺ کی ولادت باسعادت سے بڑی نعمت بھلا اور کیا ہو سکتی ہے۔

(مؤلف فرماتے ہیں) میں کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے ارشاد لقد جاتکم رسول میں آپ کے نعمت عظیٰ ہونے کی راہنمائی ہے اور آپ کی تشریف آوری کے مخصوص وقت کی تنظیم کی طرف اشارہ ہے۔ مؤلف فرماتے ہیں لذماً مناسب بیسی ہے کہ میلاد کے سلسلہ میں انی چیزوں پر اختصار کیا جائے جن سے اللہ تعالیٰ کے لئے شکریہ کا انکسار معلوم ہو۔۔۔۔۔ جیسے ذکر وہ بالا اشیاء باقی ساعت اور لوگوں میں تفصیل ہے اگر یہ مباح ہوں اور اس دن کی مصادیق کی وجہ سے ان سے خوشی و سرست حاصل ہوتی ہو تو میلاد شریف میں انی چیزوں کے ارتکاب میں کوئی مخالفت نہیں۔ ہاں اگر ساعت اور حوصلہ دکراہت پر مشتمل ہوں تو ان سے منع کیا جائے گا۔ اسی طرح جن چیزوں کے جواز و عدم جواز میں اختلاف ہو ان کی اہمادعا نہیں بلکہ ربع الاول شریف کے تمام دنوں اور راتوں میں میلاد نمایمت سخن اور پسندیدہ بات ہے جیسے کہ این جماعت سے محتقول ہو کر ہم تک پہنچی کہ جب زادہ امام مسیح ابو الحاق ابراہیم بن عبد الرحمن ابن ابراہیم بن جماعت مدینہ نبویہ میں تھے (اس کے باشندوں پر افضل درود اور اکمل سلام ہو) تو آپ ولادت نبوی کے موقع پر کھانا تیار کرواتے اور لوگوں کو سخلاتے اور فرمایا کرتے کاش کہ اگر مجھے وسعت رزق ہوتی تو میں اس تمام ماہ مبارک میں ہر روز میلاد منعقد کرتا۔ مؤلف فرماتے ہیں کہ میں کہتا ہوں کہ میں ظاہری ضیافت سے عاجز ہوں اس لئے میں نے یہ چند اور اق لکھ دئے ہیں تاکہ یہ حقیقت و معنوی نوری ضیافت ہو جائے جو یہی صفات دہر رہے اور کسی ماہ و سال سے منقص نہ ہو میں نے اس کا نام المورد الروی فی المولود ابتدی رکھا۔ مؤلف فرماتے ہیں جہاں تک پڑھنے کا تعلق ہے تو مناسب بیسی ہے کہ اس سلسلہ میں اہم حدیث کی تصانیف کی ان روایات پر اختصار کیا جائے جو صرف اسی میلاد کے موضوع پر لکھی گئی ہیں مثلاً المورد الہنی (کتاب کا نام ہے) کی روایات یا ان تصانیف کی روایات پر جو اس میلاد کے موضوع کے لئے مخصوص نہیں مگر ان میں صدعاً میلاد پاک کی روایات کا تذکرہ ہے۔ جیسے امام زین الدین کی تصنیف دلائل نبوت کی روایات اور این رب کی تصنیف

لطائف الجارف کی روایات بیان کرنے میں بھی کوئی مخالفت نہیں اور مخفف میلاد پاک میں ان روایات کی پابندی اسی لئے ہے کہ اکثر واعظین کے پاس جھوٹی اور من گھرست روایات ہیں بلکہ واعظین تو یہیہ عی نہایت فتح اور غلط روایات بنا بنا کر بیان کرتے رہتے ہیں جیسیں بیان کرنا اور سننا جائز نہیں بلکہ اگر سامنیں میں سے کسی کوئی معلوم ہو کہ یہ روایات غلط ہے تو اس کا انکار اور حکمذب ضروری ہے۔ مخفف میلاد پاک میں من گھرست روایات کو ترک کرنا ضروری ہے کیون کہ ایسی روایات سے میلاد پاک بیان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں بلکہ ان روایات کے بجائے تلاوت قرآن پاک کھانا کھلانا، صدقہ و خیرات کرنا، اپسے اشعار پڑھ لینا جس میں آپ کے محاسن ہوں نیز اپسے اشعار پڑھ لینا جو زہد و تقویٰ کی نشاندہی کرتے ہوں جن سے اجتنب کام اور عمل آخرت کا جذبہ پیدا ہو سکی کافی ہے اور نبی مکرم ﷺ پر درود سلام پڑھ لیا کریں۔ یاد رہے کہ اللہ تعالیٰ کے ارشاد لقد جاتکم رسول من نفسکم میں یا تو مستقبل کی طرف اشارہ ہے کہ جب آپ کے کمال کا زمانہ آپنچھے اور آپ کے ظہور کا وقت آجائے یا آپ ﷺ کے ملک ارشاد کنت نبیا و اتم بن العلاء والطعن کی طرف اشارہ ہے۔ رسول من نفسکم کا معنی یہ ہے کہ تمہارے پاس ایسا علم آدمی آجائے جو نبوت و رسالت کی وصف سے موصوف ہے اور عظمت و جلالت کی نسبت سے منعوت ہے۔

بعض حفاظ حديث نے ذکر وہ حدیث کے بارے میں کہا ہے کہ انہیں ان الفاظ کے ساتھ حدیث نہیں ملی لیکن طرق صحیحہ سے اس حقیقی میں احریتیق اور حاکم سے ہموڑی ہے عیاض بن سارہؑ صحیح سند کے ساتھ نبی ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ میں اس وقت بھی اللہ کے ہاں خاتم النبیین لکھا ہوا تھا جب آدم علیہ السلام ابھی اپنے خیر میں تھے لیکن وہ گوندھی ہوئی مٹی جو روح پھونکنے سے پہلے زمین پر پڑی ہوئی تھی۔

(۲) اور ان طرق صحیحہ میں سے ایک یہ بھی ہے۔ احمد نے روایت کیا اور امام بخاری نے اسے اپنی تاریخ میں ذکر کیا اور ابو قاسم نے جلیہ میں اور حاکم نے اسے میرزا الضبی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے صحیح قرار دیا۔ میرزا الضبی فرماتے ہیں میں نے نبی ﷺ سے عرض کیا یا رسول اللہ (ص) کنت نبیا کہ آپ کب سے نبی ہیں۔ تو آپ نے فرمایا وہیں وہیں روح والجسداں وقت سے جب آدم علیہ السلام روح و

فَلِتَّهُمْ لِيَعْلَمُونَ کو آپ کی اولاد سے پیدا کیا جائے بطور تمثیل اس کی دلیل یہ ہے کہ معانی اور انجینئر کے ذہن میں ایک ذہنی خاکر ہوتا ہے جس کو وجود ذہنی کہتے ہیں جو وجود خارجی کا ذریعہ بنتا ہے اور وجود خارجی سے مقدم ہوتا ہے تو اسی طرح اللہ تعالیٰ پسلے تقدیر فرماتا ہے اور پھر دوبارہ تقدیر کے مطابق موجود کر دیتا ہے حضرت مجتبی الاسلام کا خلاصہ ختم ہوا اور علامہ سکنی نے توبت ہی اچھا جواب دیا ہے جس سے مقصود نہایت واضح ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ یہ تو شرعاً ثابت ہی ہے کہ ارواح کو اجسام سے پسلے پیدا کیا گیا ہے تو کنت نبیا آپ کی روح شریفہ اور اصل حقائق سے حقیقت محمدیہ کی طرف اشارہ ہے جسے اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا ہاں جسے اللہ تعالیٰ تادے اور حقائق میں سے اللہ تعالیٰ جس کو چاہے جب چاہے خلقت وجود سے نوازتا ہے تو تخلیق آدم علیہ السلام کے وقت بھی آپ فَلِتَّهُمْ لِيَعْلَمُونَ کی حقیقت موجود تھی تو اللہ تعالیٰ نے اس حقیقت کو اس وصف نبوت سے نوازا اس طرح کہ جب اس حقیقت محمدیہ کی تخلیق ہوئی تو وہ اس وصف نبوت کے قابل تھی اور اللہ تعالیٰ نے اس حقیقت محمدیہ پر اس وصف نبوت کو پلٹ دیا اور آپ نبی ہو گئے اور آپ کا اسم شریف عرش پر لکھ دیا گیا تاکہ ملائکہ وغیرہم ویکھیں کہ عند اللہ آپ کی کتنی عزت افرادی ہے تو آپ کی حقیقت تو اسی وقت سے موجود تھی اور جسم شریف آپ کی حقیقت کے ساتھ متصف ہو کر منور ہوا۔

تو اسی وقت آپ کو عطا نبوت و حکمت کی سمجھیں ہوئی تو آپ کی حقیقت اوصاف و کمالات بھی آپ کو اسی وقت عتایت فرمائے گئے اور اس میں تاخیر نہیں ہوئی ہاں البتہ صرف عالم وجود میں تشریف لانے اور اصلاح (پشوون) و ارحم طاہرہ سے متعلق ہونے میں تاخیر ہے حتیٰ کہ عالم وجود میں آپ فَلِتَّهُمْ لِيَعْلَمُونَ کا ظہور بوجہ اتم ہوا اور جس نے کنت نبیا کی یہ تفسیر کی ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے علم میں نبی تھا تو اس کی مذکورہ بالا معنی تک رسالی نہیں ہوئی کیوں کہ اللہ تعالیٰ کا علم تمام اشیاء کو محیط ہے تو وصف نبوت کے لئے تو مناسب یہی ہے کہ اسی وقت سے سمجھی جائے وہ وصف اسی وقت آپ کے لئے ثابت ہے ورنہ اللہ تعالیٰ کے علم میں نبی ہونے کی آپ کے لئے کیا تخلیق ہے اللہ تعالیٰ سچانہ کے علم میں تمام انبیاء کا انبیاء ہونا بھی ہے۔

علامہ قسطلانی نے فرمایا کہ جب اللہ کا ارادہ اپنی تخلوق کی پیدائش اور اس کے رزق کے اندازے سے متعلق ہوا تو اللہ تعالیٰ حقیقت محمدیہ کو بارگاہ صورت سے بارگاہ احادیث (وجود) میں ظاہر فرمایا۔ پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے سابق علم و ارادے کی وجہ سے

جم میں تھے اور ایسے بھی روایت ہے کہتے ہیں کتابت سے لکھا جا چکا تھا۔

(۳) نیز طرق صحیحہ سے ترمذی میں ہے امام ترمذی نے خطبے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے حسن قرار دیا ہے کہ صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے دریافت کیا کہ آپ پر نبوت کب واجب ہوئی تو آپ نے فرمایا و ائمہ بن الروح والجسده کہ ابھی آدم علیہ السلام روح و جسم کے درمیان تھے نیز ایک حدیث میں آیا ہے انا اول الانبياء خلقاً و اخراهم بعثنا کہ میں پیدائش میں تمام انبیاء علیہم السلام سے پسلے ہوں اور بعثت میں آخر۔ عمرو بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی صحیح مسلم میں ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا ان اللہ کتب مقلدیوں الخلق قبل ان یخلق السموات والارض بحسین اللہ سنته وکان عرشہ علی الماء کہ اللہ تعالیٰ نے آسمانوں اور زمین کی پیدائش سے پہچاس ہزار سال پسلے مقادیر خلق کو لکھ دیا تھا، اس وقت عرش الہی پانی پر تھا۔ ام الکتاب یعنی لوح محفوظ میں مذکور چیزوں میں یہ بھی مذکور تھا کہ محمد فَلِتَّهُمْ لِيَعْلَمُونَ آخری نبی ہیں۔

اس ارشاد کا مقصد یہ ہے کہ آپ کی نسبت ملائکہ مقربین پر ظاہر ہو چکی تھی اور آپ کے شرف تعظیم کے اخمار کے لئے آپ کی روح مقام علینہ کی بلندی پر منتکن ہو چکی تھی اور آپ کو تمام انبیاء و مرسلین علیہم السلام سے متاز کر دیا گیا تھا۔

اور پھر اس اخمار کو آدم علیہ السلام کے روح و جسم میں ہونے کی حالت کے ساتھ اس لئے خاص کیا کہ یہ ارواح کا عالم اجسام میں داخل ہونے کا وقت تھا کیوں کہ اولاد آباء و اجداد سے پہچانی جاتی ہے۔ امام مجتبی الاسلام نے اپنی کتاب ”النفح والتسویہ“ میں نبی کرم فَلِتَّهُمْ لِيَعْلَمُونَ کے وجود ذات سے پسلے صفت نبوت سے متصف ہوئے اور صفات کمایہ کے پائے جانے کا جواب دیتے ہوئے یہ کہا کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ یہاں خلق سے مراد تقدیر ہے ایجاد نہیں کیوں کہ والدہ کے پیش میں آئے سے پسلے کوئی تخلوق موجود نہیں ہو سکتی لیکن علیات اور کمالات تقدیر میں پسلے ہوتے ہیں اور وجود کے لحاظ سے بعد میں اور امام مجتبی الاسلام نے کہا کہ یہ جو کہا جاتا ہے کہ بمحاط گلر پسلے اور بمحاط عمل بعد میں اور بمحاط گلر پسلے تو اس کا بھی یہی مطلب ہے کہ غایات و کمالات میں بمحاط تقدیر مقدم ہوتے ہیں اور بمحاط وجود منور قواب حضور علیہ السلام کے ارشاد کنت نبیا کا یہ معنی ہے کہ میں بمحاط تقدیر حضرت آدم علیہ السلام کی خلقت تابع سے پسلے نبی تھا کیوں کہ تخلیق کا مقصد ہی یہی تھا کہ حضرت محمد

مکول فرماتے ہیں کہ ہم نے امالی ابو سلقطان کے ایک حصہ میں سے سمل ابن صالح ہدایت سے روایت کی ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے ابو جعفر محمد بن علی سے پوچھا کہ محمد ﷺ دیگر انبیاء علیم السلام سے مقدم کیے ہیں حالانکہ آپ سب کے بعد مبعوث ہوئے تو آپ نے فرمایا کہ یہ بات قبول ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے اولاد آدم کو ان کی پشت سے نکال کر انھیں اپنے آپ پر گواہ بنتے ہوئے فرمایا است وہیم کہ کیا میں تمہارا رب نہیں، تو سب سے پہلے محمد ﷺ نے روایت کا اقرار فرماتے ہوئے فرمایا۔ ہلی

ابن سعد نے شعیی سے روایت کیا ہے کہ جب آپ ﷺ سے پوچھا گیا کہ یا رسول اللہ ﷺ آپ کو نبوت کب ملی تو آپ نے فرمایا کہ ابھی آدم علیہ السلام روح اور جسم میں تھے (یعنی ابھی آپ کی تخلیق تمام نہیں ہوئی تھی) اس وقت مجھ سے عمد لیا گیا۔ تو آپ کے اس ارشاد سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ابھی آدم علیہ السلام کا قالب ہی بنا تھا تو اس سے محمد ﷺ کو پیدا فرا کر آپ کو پیدا گیا کہ آپ نبی ہیں اور پھر آپ سے عمد لینے کے بعد آپ کو حضرت آدم کی پشت مبارک میں واپس کر دیا گیا تاکہ بوقت تشریف آوری تشریف لا سکیں تو آپ بخطاط تخلیق تمام انبیاء سے مقدم ہیں اور حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق ہو آپ سے پہلے معلوم ہوتی ہے وہ نہ ہونے کے برابر ہے کیوں کہ ان میں روح نہیں تھی اور آپ ﷺ پیدائش کے وقت زندہ اور نبی تھے اور پھر آپ سے عمد بھی لیا گیا تو اس لئے آپ بطور خلق تمام انبیاء سے مقدم ہیں اور بخطاط بعثت تمام سے متخر اور آپ ﷺ کی حضرت آدم علیہ السلام سے پہلے پیدائش حضرت آدم کی اولاد سے پیدائش کے منافی نہیں ہے کیوں کہ اولاد آدم سے پیدائش حضرت آدم میں لفظ روح کے بعد ہے اور حضرت آدم سے پیدائش لفظ روح سے پہلے ہے کیوں کہ آپ ﷺ اس پیدائش اول میں حضرت آدم کی بقید اولاد سے خاص ہیں۔

اور اللہ تعالیٰ کے ارشاد و ادا اخذ اللہ میثاق النبین کے تحت۔

عمر ابن کثیر کی تفسیر میں حضرت علی اور حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر نبی کو مبعوث فرا کر اس سے محمد ﷺ کے بارے میں عمد لیا کہ اگر تم میں سے کسی کی ظاہری زندگی میں آپ کو مبعوث کیا جائے تو وہ نبی ضرور بہ ضرور آپ پر ایمان لائے اور ضرور آپ کی مدد کرے اور ہر نبی اپنی قوم سے بھی ایسا ہی عمد دیکھانے اور علامہ سمجھی نے اس آیت سے یہ مسئلہ اخذ کیا ہے

حکمتہ ظاہرہ کے پیش نظر آپ ﷺ سے عالم بالا و پست کو پیدا فرمایا اور پھر آپ کو نبوت کے بارے میں پہلایا گیا اور رسالت علیہ کی بشارت دی گئی تو ابھی حضرت آدم علیہ السلام روح و جسم میں تھے اور پھر آپ سے ارواح کا ظہور ہوا تو آپ ملا اعلیٰ میں جلوہ افروز ہوئے اور آپ بڑے انوکھے زائلے مظفر میں تھے نیز آپ ان تمام ارواح کے لئے میٹھا چشمہ تھے تو کویا آپ ﷺ تمام اجتناس کی جنس عالی ہیں اور آپ تمام موجودات اور انسانوں کی حقیقت و اصل اکبر ہیں اور جب آپ ﷺ اسم باطنی کا زمانہ وجود جسم کے شرف اور جسم کے روح کے ماتھہ مرتب ہونے کو پہنچا تو زمانے کا حکم اسم ظاہر (ظاہری حقیقت) کی طرف منتقل ہو گیا تو روح اور جسم دونوں کے لحاظ سے محمد ﷺ جسم میں متاخر ہیں مگر اس کی عظمت بھی تو معلوم ہو چکی ہے تو آپ کی ذات اسرار کا خزانہ اور نفوذ حکم کا محصل ہے ہر حکم آپ ہی سے نافذ ہوتا ہے۔ اور ہر خیر نیک بھی آپ ہی سے دوسروں کی طرف منتقل ہوتی ہے (یعنی آپ ہر کمال کا فتح اور مختار ہیں) کسی شاعر نے مضمون بالا کی کتنی اچھی ترجمانی فرمائی ہے۔

الا بلی من کان ملکا سیدا  
وادم ہن العله والطعن واقف  
لذاک الرسول الابطحی محمد  
لہ فی العلا مجد تلید و طارف  
اتی بزمان السعد لی اخر العدی  
وکان لہ فی کل عصر موافق  
اذ دام امرا لا یکون خلافه  
ولیس للنک الامر فی الكون صارف

سنو میرا بابا اس ذات پر قربان جو اس وقت بادشاہ اور سردار تھے جب آدم علیہ اسلام کا خیر گورنر ہا جا رہا تھا تو وہ عظیم المرتبت رسول بخطیحی محمد ہیں عالم بالا میں آپ کی عظمت میں اشاعت و تجدید ہوتی جا رہی ہے آپ آخری زمانہ میں ساعات مند زمانے میں تشریف لائے اور ہر زمانے میں آپ کی قیام گاہیں تھیں۔ آپ جس کام کا ارادہ فرمائیتے اس کا خلاف نہ ہوتا آپ کی مراد مقصود کو جہاں میں کوئی روکنے والا نہیں۔ (یعنی باکمال بھی ہیں اور مختار کل)

بعض نے کہا ہے کہ نور محمدی کے بعد سب سے پہلے عرش کو پیدا کیا گیا جیسے کہ آپ ﷺ سے بطور سند صحیح ثابت ہے۔ آپ کا ارشاد ہے کہ آسمانوں اور زمین کی تخلیق سے پچاس ہزار سال پہلے اللہ تعالیٰ نے مقادیر خلق (خلق کے اندازے) کو پیدا فرمایا۔ وکن عرشہ علی العاء تو عرشِ الہی پانی پر تھا تو اس میں اس بات کی وضاحت ہے کہ تقدیرِ خلق، تخلیق عرش کے بعد ہوئی اور خلق تقدیر کا وقوع تخلیق اول قلم کی تخلیق کے وقت ہوا جیسے کہ حضرت عبادہ بن صامت ﷺ کی حدیث مرفوع سے ثابت ہے کہ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے قلم کو پیدا فرمایا کہ لکھ تو قلم نے عرض کی اے میرے رب میں کیا لکھوں تو حکم ہوا کہ ہر چیز کی مقادیر (اندازے) لکھ۔ اس حدیث کو امام احمد امام ترمذی نے روایت کر کے اس کو صحیح قرار دیا ہے لیکن ابن روزین عقیلی کی حدیث مرفوع میں جسے امام احمد امام ترمذی نے روایت کیا ہے سنده صحیح یہ بھی ثابت ہے کہ پانی کو عرش سے بھی پہلے پیدا کیا گیا ہے۔ ارشادِ الہی وکن عرشہ علی العاء میں اسی طرف اشارہ ہے اور اسی پر دلالت کرتا ہے۔

اور رسدی نے متعدد اسناد سے روایت کیا ہے کہ یا یقین اللہ تعالیٰ نے پانی سے پہلے کسی تخلیق کو پیدا نہیں فرمایا تو اس سے یہ معلوم ہو گیا کہ علی الاطلاق تخلیق اول نور محمدی ہی ہے (اللہ تعالیٰ کی تخلیق) پھر پانی، پھر عرش اور پھر قلم کی تخلیق ہوتی اور نور محمد ﷺ کے علاوہ اولیٰ اشیاء ہے اور حدیث پاک میں یہ بھی آیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا تو اس نے نور محمدی کو آپ کی پشت میں رکھ دیا، جو حضرت آدم علیہ السلام کی پیشانی میں ضیاء پاشیاں کرتا رہا پھر اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو اپنی مملکت کے تخت۔ مکن فرمایا اور انھیں ملائکہ کے کندھوں پر انہوں کراچیں حکم دیا کہ آدم کو آدمیوں کی سیر و طواف کرائیں تاکہ وہ حکومتِ الہی کے عجائب کے عجائب کا مشاہدہ کریں۔

حضرت جعفر بن محمد فرماتے ہیں کہ روح حضرت آدم کے سر مبارک میں سو سال قیام پڑی رہی اور ایسے ہی سو سال تک آپ کے سینہ میں رہی اور سو سال آپ کی دنوں پنڈیوں اور دنوں پاؤں میں رہی پھر اللہ تعالیٰ نے آپ کو تمام تخلیقات کے نام بتائے پھر اللہ تعالیٰ نے ملائکہ کو حکم دیا کہ وہ آدم علیہ السلام کو سجدہ تعظیم و تھجیہ کریں نہ کہ سجدہ عبادت (یعنی آداب شاہی بجا لانے کا حکم دیا نہ کہ عبادت کا)۔ جیسے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائیوں کو سجدہ کا حکم ہوا۔ در حقیقت حضرت آدم

کہ اگر بالفرض آپ دوسرے انبیاء کے زمانہ نبوت میں تشریف لا میں تو آپ ان کے بھی نبی اور رسول ہوں گے تو پھر حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر قیامت تک تمام مخلوق کے لئے آپ کی نبوت و رسالت ثابت ہے اور پھر تمام انبیاء علیمِ السلام اور ان کی امتیں بھی اس لحاظ سے آپ کی ہی امت ہیں تو آپ کا یہ ارشاد بعثتِ الی النسل کللت آپ کے زمانے سے پہلے لوگوں کو بھی شامل ہو گا۔

تو اس سے کنت نبیا و امین الروح والجسد کا معنی اور اس کا حکم معلوم ہو گیا اور قیامت میں انبیاء علیمِ السلام کا آپ کے جھنڈے کے نیچے ہونے اور انبیاء کا سوراخ کی رات آپ کی انتداء میں نماز پڑھنے کی بھی وضاحت ہو گئی۔ اور امام فخر الدین رازی نے اللہ تعالیٰ کے ارشاد

تبلوکُ الْذِي نَزَلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِكَوْنِ الْعَلَمِيِّ نَفْرَوْا بِهِ ۝۱۸ ع ۲۶ آیت نمبر) ترجیح : بڑی برکت والا ہے وہ جس نے اتارا قرآن اپنے بندبے پر تاکہ وہ سارے جہاں کو ڈر سنانے والا ہو۔

کے تحت جو قول لکھا ہے اس سے بھی اس کی مزید تائید ہوتی ہے کہ آپ ملائکہ اور دیگر مخلوق کے لئے نذر ہیں۔ عبد الرزاق نے جابر بن عبد اللہ انصاری سے روایت کی کہ یا رسول اللہ میرے ماں باپ آپ پر قربان اللہ نے تمام چیزوں سے پہلے کس کو پیدا کیا۔ فرمایا تحقیق اللہ نے سب سے پہلے تیرے نبی کا نور اپنے نور سے پیدا کیا۔ تو جب تخلیق کو پیدا کرنا چاہا اس نور کو چار حصوں میں تقسیم کیا.....(الی ان قل)

پہلے حصے سے آسمان، دوسرے سے زمین، تیسرا سے دوزخ و جنت پیدا فرمایا اور اس کے چوتھے حصے کو پھر چار حصوں میں تقسیم فرمایا، تو اس کے پہلے حصے سے مومنین کی آنکھوں کا نور، دوسرے سے ان کے دلوں کے نور اور یہی معرفتِ الہی ہے اور تیسرا سے ان کی زبانوں کے نور (اور یہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کا اقرار توحید ہے) کو پیدا فرمایا۔ یہ ترجیح جو الفاظ احادیث کا ہے اللہ تعالیٰ کے ارشاد

اللہ نوں السموات والارض مثل نور مبارکہ نمبر ۱، رکوع نمبر ۱، آیت نمبر ۳۵)

(اللہ نے پیدا فرمایا آسمانوں اور زمین کے نور کو اس کے نور کی مثال) میں بھی اسی معنی و حقیقت کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔ یعنی نورِ محمد ﷺ کی مثال کمکشکا فیہا مصباح۔ (الای)

جیسے طلاق میں دیا ہو۔

نور محمدی کے بعد اول مخلوق میں اختلاف ہے۔

کو سجدہ اللہ ہی کو سجدہ تھا اور حضرت آدم کی مثال کعبہ کی طرح ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں حضرت آدم کو سجدہ بروز جمعہ نوال سے عمر تک ہوا پھر اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم کی بائیں پسلیوں میں سے ایک پلی سے آپ کی زوجہ حضرت حوا کو پیدا فرمایا اور حضرت آدم خواب استراحت میں تھے اور حوا کے نام سے اس لئے موسم ہوئیں کہ ان کی تخلیق زندہ سے ہوئی اور جب حضرت آدم نے بیدار ہو کر ان کو دیکھا تو وہ ان سے ماوس ہو گئے اور حضرت آدم نے ان کی طرف ہاتھ بڑھایا تو فرشتوں نے عرض کی کہ اے آدم ذرا رک جائیے آپ نے پوچھا کیوں اسے تو میرے لئے ہی پیدا کیا گیا ہے۔ فرشتوں نے کہا پبلے مرادا کجھے تو آپ نے پوچھا کہ اس کا مرکز کیا ہے تو فرشتوں نے بتایا کہ آپ محمد ﷺ پر تین مرتبہ درود پڑھیں اور ابن جوزی نے اپنی کتاب "صلوٰۃ الاحزان" میں ذکر کیا ہے کہ جب آپ نے حضرت حوا کے قرب کا قصد فرمایا حضرت حوا نے آپ سے مرکا مطالبه کیا تو حضرت آدم نے عرض کی کہ اے میرے رب میں انھیں کیا مدد دوں تو اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ میرے حبیب محمد بن عبد اللہ (صَلَّى اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ) پر تین مرتبہ درود پڑھ تو آپ نے ایسے ہی کیا (مؤلف کہتے ہیں) کہ میں دو توں روایتوں میں تقطیں دیتے ہے کہ کتا ہوں کہ تین مرتبہ درود مرجعیل تھا (یعنی فوراً واجب الاردا تھا) اور تین مرتبہ مرجعیل۔ حضرت عمر ابن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا۔ "جب آدم علیہ السلام سے خطا ہوئی۔ عرض کی اے رب میں بحق محمد سوال کرتا ہوں کہ مجھے بخش دے۔ فرمایا۔ اے آدم تو نے محمد کو کیسے پہچانا جب کہ میں نے ابھی پیدا ہی نہیں کیا۔ عرض کی۔ جب تو نے مجھے دست قدرت سے پیدا فرمایا اور محمد سے روح پھونکی گئی میں نے سر اخالیا تو عرش کے ستونوں پر لکھا پایا لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ تو مجھے تیقین ہو گیا کہ جس کو تو نے اپنے ہم کے ساتھ ملا یا ہے وہ تیری محبوب ترین مخلوق ہے تو ارشادِ اللہ ہوا کہ آدم تم نے بچ کما کر وہ میرا محبوب ترین ہے جب تم نے اسے وسیلہ بھالیا تو جاؤ میں نے تمہیں معاف کرویا۔ اور یاد رکھو اگر محمد ﷺ نہ ہوتے تو میں تھے پیدا نہ کرتا۔"

امام یہقی نے اپنی دلائل میں عبد الرحمن بن زید بن اسلم کے واسطے سے اس حدیث کو بیان کرتے ہوئے کہا کہ اس میں عبد الرحمن متقد راوی ہیں اور حاکم نے ہی اسے روایت کرتے ہوئے سچ تواریخ ہے اور طبرانی نے اسے ذکر کر کے اس میں اتنا اضافہ کیا وہ آخر الانباء من فرنٹسک کہ وہ آپ کی اولاد میں سے آخری نبی ہیں

اور سلمان کی حدیث میں جو این عساکر سے محقق ہے کہ جبرائیل علیہ السلام نبی ﷺ پر نازل ہوئے تو فرمایا کہ آپ کا رب فرماتا ہے کہ اگر میں نے ابراہیم کو اپنا طیل بنا یا ہے تو تھے اپنا حبیب بنا یا ہے اور میری کوئی مخلوق تھے سے زیادہ معجزہ نہیں اور میں نے دنیا اور دنیا والوں کو پیدا کیا اس لئے کیا ہے اگر میں انھیں بناوں کے میرے دربار میں تیرا کتنا مقام و عزت ہے تو اگر تم نہ ہوئے تو دنیا کی تخلیق نہ ہوتی، سیدی علی و فوری عارف ولی کو اللہ تحریر کریں سے نوازے انھوں نے کیا خوب فرمایا۔

مکن اللہ نواد لعش هستا بالجسہ هذالتعیم هوالنعم لی الا بدر و الحجۃ الوجود خیل من هو احد لولاه ماتم الوجود لمن وجد عیسیٰ و لام والصلوٰۃ جمعهم هم اعنی هو نورہ الہما و دلو ابصر الشیطان طلعته تورہ فی وجد الام کان اول من سجد اولو روای النرواد نور جملہ عبد الجلیل مع الخلیل ولا عند لکن جمل اللہ جل فلا بری الا بتخصیص من اللہ الصمد

(دل مطمئنہ ہے پس اے جنم تو مبارک زندگی گزار کی نعمت الہی نعمت ہے جو بھیش رہنے والی ہے جو تن تھا جو اس کے لئے روح کا پایا جانا ایک صورت ہے اگر آپ نہ ہوتے وجود کا وجود مکمل نہ ہوتا عیسیٰ و آدم اور تمام برگزیدہ ہستیاں یہ آنکھیں ہیں اور آپ ہر آنے والے کی آنکھوں کا نور اگر شیطان حضرت آدم کے چہرے میں آپ کے نور کی چک دیکھ لیتا تو سب سے پہلے سجدہ ریز ہوتا۔ اور اگر نہ ہو آپ کے نور جمال کو دیکھ لیتا تو حضرت خلیل کے اللہ کی عیالت میں مشغول ہو جاتا اور ہبھت دھری نہ کرتا۔ مگر جمالِ اللہ کی سے نہیں دکھانا جاسکا ہاں جسے اللہ بنے بیانز خاص کرے۔)

تو اللہ تعالیٰ نے حضرت حوا کو اس لئے پیدا فرمایا اگر وہ حضرت آدم سے اور حضرت آدم ان سے سکون حاصل کریں تو جب حضرت آدم ان کے قریب ہوئے تو حضرت آدم نے حضرت حوا پر برکات کافیخان کروتا تو حضرت حوا نے ان جیسی سالوں میں انھوں نے حضرت حوا پر برکات کافیخان کروتا تو حضرت شہیت کی تھا پیدا نش اس ہستی کی تین مرتبہ حل سے جائیں پچے ہے اور حضرت شہیت کی تھا پیدا نش اس ہستی کی کرامت تھی جسے اللہ نے سعادت نبوت سے مطلع فرمایا۔ (یعنی نبی کرم علیہ السلام چونکہ حضرت شہیت کی اولاد سے تھے اس لئے حضرت شہیت کا تھا پیدا ہونا آپ کی کرامت تھی)

توجب حضرت آدم نے وفات پائی اس وقت حضرت شہیت اپنی اولاد پر وصی تھے تو پھر حضرت شہیت نے حضرت آدم کی وصیت کے مطابق اپنے پیٹے کو وصیت کرتے ہوئے کہا کہ اس نورِ محمری کو پاکیزہ حورتوں میں ختم کرنا تو صدی بھری یہ وصیت۔

جنسکم رسول تمہارے نقوں میں سے ہیں یعنی تمہاری جنس سے ظاہر صورت بشری میں تم چیز ہیں۔ لیکن ہمارے رسول اور ہماری طرف سے مبلغ ہیں۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ قل انما انما بشر مثلكم بوحى الى انما الھكم اللہ واحد ترجمہ : تم فرداً یتحجّى خاپر صورت بشری میں تو میں تم جیسا ہوں مجھے وہی آتی ہے کہ تمہارا معبور ایک ہی معبد ہے۔

اور اس مماثلت میں یہ حکمت ہے کہ ہم جس ہونا پاہی میں جوں کا ذریعہ ہے اور اسی سے باہی ملاقات میر آتی ہے اور نظام زندگی میں کمال بھی اسی سے حاصل ہوتا ہے ہم جس ہونے کی وجہ سے اقتداء میں کا حقہ، آسانی ہو جاتی ہے اور اگر فرشتے کو رسول بنا کر بھیجا جاتا اور اسے قوت ملکی سے بھی نوازا جاتا تو بشری کنوری کے پیش نظر ہم اس کی انتہاء سے عاجز ہوتے اس کے بر عکس جب انسان رسول ہو تو قول و فعل اور حال و اثر غرض یہ کہ ہر لحاظ سے ان کی اقتداء کی جاسکتی ہے تو آپ ﷺ بھیجئے ہیجئے بھینے والے اور جن کی طرف بھیجا گیا ہے کہ درمیان حق تعالیٰ سے فیض لے کر اسے مخلوق سبک پہنچانے کے لئے رابط ہیں۔ کافروں کی ایک بست بڑی جماعت یہ مطلب نہ کچھ سکی اور مقصد کھو یٹھی اور کافر بطور انکار پکار اٹھے ابعت اللہ، بشرا رسول کر کیا اللہ نے انسان کو رسول بنا کر بھیجا ہے؟

اور یہ کفار کی کم عقلی اور کمال حماقت کی دلیل ہے کہ ایک طرف تو وہ پھر کو خدا بناتے پر رضامند اور دوسری طرف وہ انسان کا رسول ہونا بعد از عقل سمجھتے، الحال رسول کا تشریف لانا بست بڑی نعمت ہے اور رسول کا انسان ہونا عظیم نوازش و عظیم ہے اور بعض نے من انفسکم کا معنی من جبس العرب کیا ہے یعنی عربی ہونا اور یہ معنی انسان ہونے کے مثالی نہیں اور اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد و ما اوصتنا من رسول الا بلسان قومہ کہ ہم نے ہر رسول کو اپنی قوم کا ہم زبان بنا کر بھیجا ہے۔ اور حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بکثرت اسناد سے مروی ہے کہ عرب کا کوئی قبیلہ ایسا نہیں کہ اس کی نبی ﷺ کے ساتھ قرابت داری نہ ہو جاہے قبیلہ مضر ہو رہیہ ہو یا کمانیہ، ارشاد خداوندی ہے۔

قل لا اسلکم علیہ اجرًا الا المودة في القربي کہ آپ کہ دیجئے کہ میں تبلیغ پر رشتہ داروں کی محبت کے علاوہ کسی اجر کا خواہاں نہیں۔

امام احمد ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ قریش کا کوئی ایسا قبیلہ نہ تھا کہ رسول اللہ ﷺ کی ان میں رشتہ داری نہ ہو تو قبیلہ سے انبیاء ہی سے تھے (علم الصلوة والسلام) ارشاد باری تعالیٰ ہے من انفسکم ای من

عقل ہوتی رہی حتیٰ کہ اللہ نے اس نور کو عبدالمطلب اور ان کے بیٹے حضرت عبد اللہ تک پہنچا دیا اور اللہ تعالیٰ نے اس نسب شریف کو جاہلیت کی بے حیائی سے پاک رکھا چیز کہ آپ ﷺ سے احادیث مرضیہ میں آیا ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا ہے یہ حق نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میری پیدائش رسم جاہلیت کے مطابق نہیں ہوئی بلکہ نکاح اسلام کے مطابق ہوئی ہے علامہ قسطلانی فرماتے ہیں کہ سفاخ میں مسلمہ کے کسو کے ساتھ ہے اور اس کا معنی زنا ہے اور یہاں سفاخ کا یہ معنی ہے کہ کوئی مرد کسی عورت سے عرصہ تک ناجائز تعلق قائم کرے اور بعد میں اس سے شادی کرے۔ جیسا کہ رسم جاہلیت تھی۔

ابن سعد اور ابن عساکر ہشام بن محمد بن سائب کلبی سے روایت کرتے ہیں اور سائب اپنے باپ سے کہ میں نے امہلت انبیٰ سے سو کے نام لکھے ہیں اور میں نے ان میں سے نہ تو کسی کو بدکار پایا اور نہ ہی میں نے ان میں سے کسی میں جاہلیت کی برائی پائی۔

حضرت علی ابن ابی طالب ﷺ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ میں نکاح سے پیدا ہوا ہوں اور حضرت آدم علیہ السلام کے زمانہ سے لے کر مجھے میرے والدین کے جتنے تک میں بذریعہ سفاخ پیدا نہیں ہوا۔ اور میں جاہلیت کی برائیوں میں ذرہ بھر ملوٹ نہیں۔ اسے طبرانی نے اوسط میں روایت کیا اور ابو قیم اور ابن عساکر نے بھی روایت کیا ہے اور ابو قیم نے ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ میرے آباء و اجداد میں سے کوئی بھی ایک دوسرے سے بطریق سفاخ نہیں ملا۔

اللہ تعالیٰ یہ شہ میچے پاک و صاف رکھتے ہوئے پاک پتوں سے پاک رحموں کی طرف نکل فرماتا رہا اور جب بھی خاندان جدا ہوئے تو میں ان میں سے بھترن خاندان میں ہوتا۔ اور حضرت ابن عباس سے ارشاد باری تعالیٰ و تقلیک فی السالجین کے بارے میں ہے کہ نور محمدی ایک نبی سے دوسرے نبی کی طرف نکل ہوتا رہا حتیٰ کہ خمیس نبی بنا کر پیدا کیا گیا۔ اسے براز نے روایت کیا ہے اور ابو قیم میں بھی اسی سے ملتی جلتی روایت پائی جاتی ہے اور اس میں اس بات پر تنبیہ سے ہے کہ آپ علیہ السلام اصلاح انبیاء کرام سے ہیں اور اس کا یہ مطلب نہیں کہ آپ کے تمام آباء و اجداد انبیاء ہی سے تھے (علم الصلوة والسلام) ارشاد باری تعالیٰ ہے من انفسکم ای من

کہ بالیقین جب اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا فرمایا تو مخلوق میں سے انسان کو پسند فرمایا اور انسان میں سے عربیوں کو اور پھر عربیوں میں سے قبیلہ مضر کو اور مضر میں سے قریش خاندان کو اور قریش میں سے بنی هاشم کو اور بنی هاشم میں سے مجھے چن لیا تو میں بہترن میں بہترن کا بہترن ہوں۔

ابن سعد نے حضرت قادہ سے روایت کی قادہ نے کہا کہ ہمیں بتایا گیا کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ جب اللہ نے نبی بھیجا چلا تو نہیں کے باشدول میں بہترن قبیلہ کا اختیار کیا تو پھر اس بہترن قبیلے سے کس آدمی کو رسول بنا کر بھیجا ہے۔

زین العابدین علی بن حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے اپنے واوا حضرت علی ابن ابو طالب ﷺ سے مرفوعاً روایت میں نقل کیا ہے کہ میں آدم کی پیدائش سے چودہ ہزار سال پہلے اللہ کے ہاں ایک نور تھا تو آدم کو پیدا کر کے وہ نور پشت آدم میں رکھ دیا گیا۔ پھر وہ حلب در حلب نخل (☆) نبی کرم ﷺ کے حلب در حلب نخل ہونے والی حدیث کی تائید میں وہ روایت بھی ہے جس کے مطابق ایک راوی نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی طرف بھرت کی اور میں آپ کی یارگاہ میں اس وقت حاضر ہوا جب آپ جنگ توبک سے تشریف لا رہے تھے تو میں نے آپ کے چچا عباس کو کہتے ہوئے سنا کہ یا رسول اللہ انی اراد ان امداد کی (یا رسول اللہ ﷺ میں آپ کی مدح کرنا چاہتا ہوں تو آپ نے فرمایا تھیک ہے اللہ تعالیٰ تمہاری زبان کو غلط بیانی سے بچائے رکھ کے تو پھر حضرت نے اپنے وہ اشعار پڑھے۔ جن میں حلب در حلب نخل ہونے کی تائید ہے۔ یہی ایات خرم کے بھائی جریری بن اویس سے خرم کی طرح ہی مروی ہیں۔ (بخاری استیعاب ج ۲ ص ۲۳۷) ہوتے عبدالمطلب کی حلب آکر ٹھہر گیا اور ایسے ہی قاضی عیاض نے شفاعة میں بلاستہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے نقل کیا ہے کہ قریش خاندان جریر اپنے بھائی کے ہمراہ یارگاہ رسالت میں حاضر ہوا اور ابن عبد اللہ نے کہا کہ جریر نے رسول اللہ ﷺ کی طرف بھرت کی تو وہ اس وقت یارگاہ رسالت میں پہنچے جب آپ جنگ توبک سے واپس تشریف لا رہے تھے اور حلقة گوش اسلام ہوئے مخلوق آدم سے دو ہزار سال پہلے اللہ کے ہاں نور تھا تو یہ نور بجان اللہ کا ورد کرتا تو ملائکہ بھی یہی ورد کرتے تو پھر جب اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم کو پیدا کیا تو یہ نور ان کی پشت میں ڈال دیا گیا تو رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ پھر مجھے اللہ تعالیٰ نے زمین کی طرف پشت آدم میں آتارا پھر پشت ابراہیم میں ڈال دیا گیا اور اللہ تعالیٰ یہیش اسی طرح مجھے معزز پشوں اور پاکیزہ ارحام میں نخل فرماتا رہا حتیٰ کہ مجھے

رشد داری کے بعد یہ آئیت قل لا استلامک علیه اجرالامستودة في القرني نازل ہوئی یعنی میرے اور اپنے درمیان صل رحمی قائم رکھ اور ایک قرات میں من انفسکم فا کے فتح کے ساتھ ہے یعنی تمہارے پاس ایسا رسول آیا جو تم میں سے بڑے ربے والا ہے۔ اسے حاکم نے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے نقل کیا ہے۔

ابن مرویہ نے حضرت انس ﷺ سے روایت کی حضرت انس ﷺ کو ملائکہ میں سے رسول اللہ ﷺ کو ملائکہ میں سے مرض کی یا رسول اللہ ﷺ کی کیا معنی علی این ابی طالب ﷺ نے مرض کی یا رسول اللہ ﷺ کی کیا معنی انفسکم کا کیا معنی ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ میں حسب و نسب اور سراہ کے لحاظ سے تم سے نصیل ہوں کہ حضرت آدم سے تہذیب میرے آباء و اجداد میں سے کوئی بطور سفاح پیدا نہیں ہوا بلکہ تمام کا تمام بذریعہ نکاح پیدا ہوئے۔

امام یحییٰ نے دلائل میں حضرت انس ﷺ سے روایت کیا ہے حضرت انس ﷺ نے فرمایا کہ نبی ﷺ نے خطبہ ارشاد فرمایا اور فرمایا کہ میں محمد بن عبد اللہ بن عبدالمطلب بن ہاشم بن عبد مناف بن قصی بن کلاب بن مرہ بن کعب بن لوی بن غالب بن فربین مالک بن نصر بن کنانہ بن خزیم بن مدرک بن الیاس بن مختر بن نزار ہوں اور جب بھی لوگوں کے دو قبیلے بختے رہے تو اللہ تعالیٰ ان دونوں میں سے مجھے اچھے قبیلے میں نخل فرماتا رہا۔ میں اپنے والدین سے پیدا ہوا تو مجھ پر جالمیت کے نزاتہ کا کوئی دھبہ نہیں تھا میں نکاح سے وجود میں آیا ہوں اور حضرت آدم سے تہذیب میں سفاح سے نصیل ہوا حتیٰ کہ میں اپنے ماں باپ تک پہنچ گیا میں نفس کے لحاظ سے بھی تم سے بہتر ہوں اور اب کے لحاظ سے بھی تم سے بہتر ہوں۔

اور امام احمد و ترمذی نے حضرت عباس بن عبدالمطلب ﷺ سے روایت کرتے ہوئے اسے حسن قرار دیا حضرت عباس فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تیسین جانیجے کہ جب اللہ تعالیٰ نے مخلوق پیدا کی تو مجھے اپنی بہترن مخلوق میں پیدا کیا پھر جب مخلوق گروہوں میں میٹی تو مجھے بہترن گروہ میں رکھا اور پھر جب قبائل پیدا کئے تو مجھے ان میں سے بہترن نفس میں رکھا اور پھر جب کھرپیدا کئے تو مجھے بہترن گھر میں رکھا تو ان میں سے لوگوں سے گھر، نفس، اصل، نسب، ذات اور حسب ہر لحاظ سے بہتر ہوں۔

حکیم ترمذی، طبرانی، ابو قیم، یحییٰ اور ابن مرویہ نے حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کی ہے این عمر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا

تو مصدر سے منقول ہے اور مکاپہ کے معنی میں ہے۔ جیسے کہا جاتا ہے کہ میں نے دشمن سے اعلانیہ دشمنی اور اسے تخت نگ کیا۔

کلب کلب کی جمع ہے کیوں کہ عرب اس سے کثرت مراد لیتے جیسے کہ عرب درندوں کے نام پر بچوں کا نام رکھتے۔ کسی اعلانی سے پوچھا گیا کہ تم اپنے بیٹوں کے نام برے کیوں رکھتے ہو مثلاً کلب (کتا) ذئب (بکھریا) وغیرہ اور اپنے غلاموں کے نام اچھے کیوں رکھتے ہو۔ جیسے مثلاً مروزن (رزق دیا ہوا) مریاح (فتح بخش) تو اس نے جواب دیتے ہوئے کہا کہ ہم اپنے بیٹوں کے نام دشمنوں کے لئے رکھتے ہیں اور غلاموں کے اپنے لئے ان کا مقصد یہ ہوتا، بیٹے دشمنوں کے لئے ہتھیار اور ان کے دشمنوں میں توروں کی طرح پیوست ہوں اس لئے بیٹوں کے لئے یہ نام پسند کرتے ہیں۔ کلب مو کا بیٹا ہے۔ مو میں میم پر پیش ہے اور راء کی شد ہے اور مو کعب کا بیٹا ہے اور کعب پہلا آدمی ہے جس نے جحد کے دن کا نام عوبہ رکھا اور وہ اس دن خطاب کرتا اور قریش اسے سننے کے لئے جمع ہوتے۔

اور اسی نے سب سے پہلے ”اما بعد“ کا لفظ استعمال کیا اور وہ اکثر اپنے خطبے میں نبی ﷺ کی تشریف آوری کے متعلق بتاتا اور یہ بھی بتاتا کہ وہ میری اولاد میں سے ہوں گے اور لوگوں کو آپ کی ابیاع کا حکم دیتا اور پھر یہ شعر پڑھتا۔

باليقى شاهد فحواه دعوته

حنون العشيرة تنفي الحق خذلان  
اے کاش میں آپ کے کلہ حق کی دعوت کے وقت موجود ہوتا۔

جب آپ کی قوم حق کا انکار کرتے ہوئے آپ کو چھوڑ دے گی۔

کعب لوئی کے بیٹے ہیں (لوئی لائی کی تغیری ہے) لوئی غالب بن فرکہ بیٹے ہیں فر  
میں قاء کا کسرہ ہے اور فر کا نام قریش ہے یا قریش لقب ہے اور فر نام اور قریش کا سلسلہ نسب یہاں تک پہنچتا ہے اور جو ان کی اولاد سے نہیں وہ قریشی نہیں بلکہ کنانی ہے قریش کے نسب بیان کرنے والے اس پر متفق ہیں اور یہی اسم ہے فرمالک بن نضر کے بیٹے ہیں بعض نے کہا ہے کہ نضر نام نہیں بلکہ ان کے چڑے کی ترو تازگی کی وجہ سے ان کا لقب ہے اور نام قیس ہے اور اکثر کے نزدیک یہ جامع قریش ہیں اور قیس کنانیہ کا بیٹا ہے کنانیہ میں کاف کا کسرہ (زیر) ہے اور وہ قبیلہ کے باپ ہیں۔ اور خنزیر کے بیٹے ہیں۔ اس مصغیر ہے خاء اور زاء کے ساتھ اور یہ مدرکہ کا بیٹا ہے۔ اور مدرکہ الیاس کا انباری کہتا ہے کہ الیاس ہمزہ کا مکسورہ اور قطعی ہے اور بعض نے۔

پاکیزہ والدین سے پیدا کیا اور میرے آباء و اجداد میں سے کوئی بھی بدکاری میں ملوث نہیں ہوا۔

اور کسی شاعر نے اس کی بڑی عمرہ ترجمانی کی ہے۔

|                                                                                                                                                                                                                             |        |        |        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------|--------|
| حفظ                                                                                                                                                                                                                         | الله   | كرامتہ | محمد   |
| ترکوا                                                                                                                                                                                                                       | السفاح | فلم    | يصلبهم |
| من                                                                                                                                                                                                                          | ام     | الى    | أيه    |
| الله تعالیٰ نے کرامۃ محمدیہ کی وجہ سے آپ کے بزرگ آباء و اجداد کو آپ کے نام کی تکمیلی کے لئے محفوظ رکھا حضرت آدم سے آپ کے والد اور والدہ تک نہ تو وہ بدکاری کے قریب پہنچئے اور نہ ہی انھیں عار و شرم دنگی کا سامنا کرنا پڑا۔ | لامس   |        |        |

بخاری میں حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے قرآن پر انسان کی بہترن شاخوں میں بھیجا گیا حتیٰ کہ میں جس شاخ میں ہوتا تھا میں اسی سے ہوں سخاوی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اولین و آخرین اور ملائکہ مقربین کے سردار تمام مخلوق کی سند اور رب العالمین کے حبیب ہیں اور قیامت کے دن شفاقت عظیٰ کے مالک ابو القاسم ابو ابراہیم

محمد بن عبد اللہ بن عبد المطلب کا ہی طرہ امتیاز ہے اور آپ کا اسم گرامی شبیہ الحمد (یعنی حمد کے سفید جھنڈا والا) ہے کہتے ہیں کہ آپ کو عبد المطلب اس لئے کہتے ہیں کہ جب آپ کے والد ہاشم کہ میں قریب المرگ ہوئے تو انہوں نے اپنے بھائی مطلب کو کہا کہ یہ رب میں اپنے عبد (بھتے) کو سنبھال لیتا اور بعض نے عبد کرنے کی وجہ بتائی کہ جب ان کا پچھا اُنھیں اپنے پیچھے خستہ حال میں مکہ لا لایا جو راستے میں پوچھتا کہ یہ کون تو وہ شرم کے مارے (ابن اخی ہبیت مجہ کرنے کے بجائے عبدی۔ یعنی میرا غلام کہتا۔ گھر لا کر ان کی حالت سوار کر پھر بتایا کہ یہ میرا بھتھا ہے۔

عبد المطلب عرب کا پہلا آدمی ہے جس نے سیاہ خناب استعمال کیا اور اس کی عمر ۱۳۰ (ایک سو چالیس) سال ہوئی اور یہ ہاشم کا بیٹا تھا اور ہاشم کا اصل نام عمرو تھا اور اسے ہاشم اس لئے کہا جاتا ہے کہ وہ زمانہ خط میں اپنی قوم کو شرید بنا کر کھلاتا اور ہاشم عبد متاف بن قصی کا بیٹا ہے اور قصی قصی کی تغیری ہے دور ہونے کے معنی میں ہے اور اسے قصی اس لئے لئتے کہ وہ جب ان کی والدہ حاملہ ہو کر بلاء قضاۓ میں چلی گئی تو اس وقت وہ اپنے قبیلہ سے دور ہو گئے۔ قصی کلب کے بیٹے تھے۔ کلب یا

کما کہ ہمہ مفتوح اور ملی ہے اور قاسم بن ثابت کا بھی یہی قول ہے۔ اور الیاس رجاء یعنی امید کی ضد ہے اور یہ مشهور و مسروف نبی کا نام ہے اور اس میں لام تعریف کا ہے سیل کہتے ہیں کہ یہ قول اچ ہے، اور یہ بھی مذکور ہے کہ الیاس اپنی پشت میں نبی کرم ﷺ کا حج کا تکمیلہ سنتے اور اس لئے یہ بھی مذکور ہوا کہ آپ ﷺ ان کے بارے میں فرماتے کہ الیاس کو برامت کو کیوں کہ وہ مومن تھا۔ سیل نے اسے اپنی کتاب روضہ میں نقل کیا ہے اور زیرے یہ متفق ہے کہ الیاس بن اسماعیل کو اپنے آباء و اجداد کے طرزِ زندگی کی تبدیلی کی وجہ سے برا سمجھتے وہ اپنی قوم میں کھڑے ہو کر وعظ تبلیغ کرتے اور انہیں اپنا ہم عقیدہ بتایتے، لوگ آپ پر اتنا خوش تھے کہ ان کے بعد کسی پر بھی اتنے خوش نہیں ہوئے وہ پہلے آدمی ہیں جس نے سب سے پہلے بیت اللہ میں اونٹ بطور ہدی بھیجا۔ اہل عرب یہی شے آپ کی اہل علم کی طرح تنظیم کرتے۔ الیاس مضر کے بیٹے تھے۔ مضر، عمر کی طرح ہے اور ان کو مضر اس لئے کہا جاتا کہ وہ نہایت حسین و جیل تھے جو بھی ان کے حسن و جمال کو وکھتا اسے ملی صرفت ہوتی اور خوش آواز بھی تھے۔ اتفاقاً ایک مرتبہ وہ اونٹ سے گر گئے اور بازو نوٹ گیا۔ وہ درود کے مارے دایاہ دایاہ پکارتے لگے تو اونٹ ان کی خوش آوازی کی وجہ سے وجد میں آگیا اور عرب میں حدی کا آغاز اسی سے ہوا (حدی وہ گستہ ہے جسے شربان اونٹ کو مانوس کرنے کے لئے گاتے ہیں) اور حق وقع ہے کہ وہ پہلے حدی خوان ہیں اور یہ اپنی کا قول ہے کہ من يزدع شرًا يهدى نلامة و خير الخبر اعجلہ کہ جو رائی کا چیز ہوتا ہے وہ نہ امت کا پھل کاتاتا ہے۔ جو تسلیک جلدی کی جائے وہی بہترن ہے، اور حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ مضر اور ان کے بھائی ریمعتہ کو برامت کو کیوں کہ یہ دونوں ملت ابراہیمی پر مسلمان تھے بلکہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے یہ بھی مروی ہے کہ ان دونوں کے ساتھ خریبہ جن کا ذکر گزرا، سعد، عدنان، اد، قیس، حمیم، اسد اور ضمہ کو بھی مت برائے کو کیوں کہ ان سب کی وفات حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ملت پر ہوتی ہے لذا ان کا تذکرہ ایسے کیا کو، جیسے مسلمانوں کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔ مضر نزار کے بیٹے ہیں اور نزار نزار سے ماخوذ ہے اور نزار کا معنی قلیل ہے۔ کیوں کہ یہ بھی یکتا نہیں تھے۔ بعض نے کہا کہ انہیں نزار اس لئے کہتے ہیں کہ جب ان کی پیدائش ہوئی تو ان کے والد نے ان کی آنکھوں کے درمیان نور محمد ﷺ کے نظارے دیکھے تو انہیں انتہائی خوشی ہوئی اور اسی خوشی میں عرصہ وارز تک لوگوں کو بکھرت کھانا کھلاتے رہے اور کہتے کہ اتنا

عرصہ جو اتنا کھانا کھلایا گیا اس بچے کے مقابلے میں نزار ہے (کم ہے) اور نزار معد (یہم اور عین کی فتح اور تشدید وال کے ساتھ ہے) کے بیٹے مروی ہے کہ جب بخت نفر نے ملک عرب پر حملہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے اس وقت کے نبی اسرائیل کے نبی ارمیا علیہ السلام کو وحی کی کہ وہاں معد ہے اسے وہاں سے نکال کر شام لے آؤ اور اس کی خلافت کرو۔ کیوں کہ ان سے خاتم النبیون حضرت محمد ﷺ پیدا ہوں گے تو ارمیا نبی علیہ السلام نے قبیل ارشاد فرمائی اور معد کی اولاد کی حد میں یا چالیس تک بیانی ہے انھوں نے موئی علیہ السلام کی فوج پر شب خون مار کر انھیں لوٹ لیا تو موئی ان کے لئے بدعا مانگنے لگے تو اللہ تعالیٰ نے انہیں ان کے لئے بدعا کرنے سے منع فرمایا اور اس طرح بھی متفق ہے کہ اللہ تعالیٰ محب حق فعلوا ذلک ثلاثا کہ حضرت موئی علیہ السلام نے دعا کی اور قبول نہ ہوئی تین مرتبہ ایسے ہی ہوا تو آپ نے بارگاہ ایزدی میں عرض کیا کہ اے پروردگار میں نے شب خون مارنے والی قوم کے لئے بدعا کی ہے تو نے اسے شرف تولیت کیوں نہیں بخشنا، تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جس قوم کے لئے تم نے بدعا کی ہے اس میں میرے پسندیدہ نبی آخر الزمان جلوہ افروز ہوں گے معد عدنان کے بیٹے ہیں اور عدنان میں عین پر فتح ہے یہاں تک آپ کے سلسلہ نب شریف میں اتفاق ہے۔ عدنان سے اوپر سلسلہ نب میں بکھرت اقوال ہیں جن میں بہت اختلاف ہے اسی لئے مروی ہے کہ جب آپ ﷺ نب بیان فرماتے ہوئے عدنان کرنے والوں نے فرماتے ہوئے عدنان تک پہنچنے تو رک جاتے اور فرماتے کہ نب بیان کرنے والوں نے جھوٹ کہا ہے۔ ارشاد خداوندی ہے (کہ جب ان کے درمیان اور بھی بہت سی قسمیں ہو گزری ہیں) حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں کہ اگر اللہ چاہتا تو آپ کو ان کا علم عطا فرنا۔ ابن وحیہ فرماتے ہیں کہ علماء کا حضور علیہ السلام کا عدنان تک نب بیان کرنے اور اس سے تجاوز نہ کرنے پر اجماع ہے اور اجماع علماء دلیل شری ہے۔

اور مند فردوں میں حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ آپ ﷺ معد بن عدنان تک نب بیان فرماتے اور تجاوز نہ فرماتے بلکہ رک کر فرماتے کہ فب بیان کرنے والوں نے جھوٹ لما ہے۔ سیل فرماتے ہیں کہ اس حدیث کے بارے میں فتح یہ ہے کہ یہ ابن مسعود رض کا قول ہے جیسے کہ کسی نے کہا ہے کہ جب ابن مسعود رض یہ آئیت مبارکہ پڑھتے۔

ہر اس سے بچا لیا اور عبدالمطلب کے بچا مطلب کی فونگی کے بعد لوگوں کی مسماں نوازی اور آب زمزم پلانے کا عمدہ بھی انھیں کے پاس رہا اور عبدالمطلب اس خدمت کے سرانجام دینے میں اپنے آباء و اجداد سے سبقت لے گئے اس لئے ان کی قوم میں انھیں ایسا شرف حاصل ہوا جو ان کے آباء و اجداد کو حاصل نہ تھا اور اس خدمت میں کوئی آپ کا ہم پلہ نہیں ان کی قوم ان سے محبت کرتی اور اپنی قوم میں انھیں برا بند مقام حاصل تھا وہ ہدایات دینے اور تنبیہات کرتے تو قوم بخوبی ان پر لے چکر ہوتی اسلام سے قبل جالیت کے زمانہ میں رواج تھا حسب توفیق سال بھر اپنے ماں سے کچھ حصہ نکال کر جمع کرتے جس سے ان کے پاس کافی رقم جمع ہو جاتی اور اس سے وہ موسم حج کے لئے غلہ اور انگوروں کے رس کے لئے خلک انگور خریدتے اور غباء و مسائکن اور دیگر لوگوں کو اتنا کھلاتے پلاتے کہ موسم حج میں ہی اس جمع شدہ رقم کو خرچ کر کے ختم کر ڈالتے اس رسم و رواج کو عربی میں رفادہ کہتے ہیں۔

نی کرم سے مردی ہے آپ فرماتے کہ میں دو ذبحوں کا بیٹا ہوں اور آپ اس سے دادا اسماعیل علیہ السلام اور والد عبد اللہ مارا دلیتے ہیں۔ اور طبرانی نے اس واقعہ مشورہ کو بطریق ابن وهب اسماء بن زید سے اور امامہ نے زہری اور زہری نے قبصہ بن ذؤنیب سے روایت کیا ہے کہ عبد اللہ ابن عباس نے فرمایا کہ عبدالمطلب نے نذر مانی کہ اگر اس کے دس لڑکے ہو گئے تو وہ ان میں سے ایک راہ خدا میں قربانی کرے گا تو جب یا فضلہ تعالیٰ دس بیٹے پورے ہو گئے تو اس نے قربانی کے لئے قرعہ اندازی کی تو عبد اللہ کے نام قرعہ لکھا جو عبدالمطلب کو بست پیارے تھے پھر عبدالمطلب نے کما کے اے اللہ میں عبد اللہ اور سو اونٹوں میں قرعہ اندازی کرتا ہوں تو پھر جب قرعہ اندازی کی گئی تو قرعہ سو اونٹوں کے نام لکھا۔

اور زیر بن بکار سے مروی ہے کہ عبداللطیب نے سو اونٹ تریان کر کے چھوڑ دئے اور لوگ انھمیں لے اٹھے۔

سخاولی کہتے ہیں کہ جاہلیت کے زمانے میں انسان کی دست دس اونٹ مقرر تھے اور

اس نذر کے بعد مسلمانوں میں انسان کی دینت سو اونٹ مقرر ہوئے۔  
اس لئے اس قرعد اندازی میں عبد العظیب دس وس کا اضافہ کرتے رہے جب  
عداد سو تک پہنچی تو قرعد اونٹوں کے نام نکلا۔ امام قسطلانی کہتے ہیں کہ نذر مانتے کی

الْمَلَائِكَةُ نَبِيُّنَا مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمٌ نُوحٌ وَعَادٌ وَثَمُودٌ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ  
إِلَّا اللَّهُ

(ترجمہ) کیا تمہیں ان کی خبریں نہ آئیں جو تم سے پہلے تھیں تو حکیم اور عاد اور شہود اور جوان کے بعد ہوئے انھیں اللہ ہی جانے۔ (پارہ نمبر ۲۷ رکوع ۲۷ آیت ۹) تو پھر فرماتے کہ نسب بیان کرنے والوں نے جھوٹ کہا ہے کہ علم نسب والے تو لوگوں کو نسب جاننے کا دعویٰ کرتے ہیں حالانکہ قرآن پاک میں ان کے علم نسب جاننے کی نہیں۔

اور سیدنا عمر فاروق رض سے مروی ہے کہ جب آپ سلسلہ نبیان فرماتے تو صرف عذرخواہ تک بیان کرنے کے بعد فرماتے اس سے اوپر کا سلسلہ نبیان ہمیں معلوم نہ ہے۔

اور ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ عدنان و اساعیل علیہ السلام  
کے درسان، تمر، واسطے ہر اجنبی کا علم نہیں۔

اور عروہ بن زبیر رض سے مروی ہے کہ ہمیں کوئی ایک آدمی بھی ایسا نہیں ملا جو محمد بن عدنان کے بعد کا سلسلہ نسب جاتا ہو حضرت امام مالک رض سے ایک آدمی کے بارے میں دریافت کیا گیا جو آدم علیہ السلام تک سلسلہ نسب بیان کرتا ہے تو آپ نے اس پر ناپندریگی کا انکسار فرماتے ہوئے فرمایا کہ اسے یہ نسب نامہ کس نے قتل کیا؟

اور انبیاء علیمِ الملام کے سلسلہ نب کے بارے میں بھی ان سے اسی طرح  
مردی ہے، عبدالمطلب کے بیان کردہ فضائل میں سے پہلی فضیلت یہ بیان کی گئی ہے  
کہ جب اصحاب فیل مک کرمہ پر حملہ آور ہوئے تو فرش حرم کعبہ کو چھوڑ کر باہر پڑے  
گئے اور عبدالمطلب نے یہ کہتے ہوئے

والله لا اخرج من حرم اللہ ایسی العز فی خیره وابغی سواه عنہ کہ خدا کی قسم کہ میں عزت کی تلاش میں حرم سے فیر حرم میں نہیں جاؤں گا اور نہ ہی حرم کے علاوہ کسی اور کی پناہ میں جاؤں گا حرم ہی میں رہے حتیٰ کہ آپ کا امیر لٹکر کے ساتھ جو معاملہ مطلوب تھا اس کے لئے آپ حرم سے باہر آئے اور یہی وہ عظیم جرات و استقامت تھی جس کی وجہ سے آپ شاہ جہش اور اس کی قوم کے نزدیک صاحب و جاہل و عزت ٹھہرے اور اللہ تعالیٰ نے نجیبیوں کو ہلاک کر کے ان سے اپنے گمراہ کو بچالیا اور اسی جرات مردگانی کا مظاہرہ کرتے ہوئے عبدالمطلب نے باشندگان حرم کو خوف و

وچہ حضرت عبد اللہ رض کے والد عبدالمطلب کا زمزم کے کنوں کو کھو دنا تھا کیوں کہ جب قبیلہ جرم کے عمرو بن حرث اور اس کی قوم نے حرم خدا میں علم و ستم کا بازار گرم کیا تو اللہ تعالیٰ نے ان پر ایسی قوم (بنو بکر و بنو خزام) کو مسلط کیا جنہوں نے قبیلہ جرم کو مکہ مکرمہ سے نکال دیا تو عمرو بن حرث نے جاتے وقت ساز و سامان لے کر اسے زمزم میں ڈال کر انتہائی مبالغہ آئیز امداد میں اسے زمین کے برابر کروایا اور اپنی قوم لے کر یمن کی طرف بھاگ لھلا تو اس وقت سے زمزم کا پتہ نہ چلتا تھا اور بذریعہ خواب عبدالمطلب سے حجاب اٹھایا گیا اور عبدالمطلب نے اسے معلوم کر لیا اور کچھ نشانات کی روشنی سے کھوئے کی کوشش کی تھی مگر قریش نے زمزم کھوئے سے منع کر دیا۔ یہی نہیں بلکہ کچھ نادانوں نے انہیں انتہائی تکلیف پہنچائی جس کی وجہ سے کڑے امتحان سے دوچار ہوتا پڑا اس وقت صرف ان کا ایک لڑکا حارتھا تو اس وقت عبدالمطلب نے نذر مانی اگر میرے دس لڑکے ہو کر معافون بنیں تو میں ان میں سے ایک خدا کی راہ میں قربان کر دوں گا۔ پھر عبدالمطلب نے زمزم کی کھدائی کی جس سے ان کی عزت و وقار میں بڑا اضافہ ہوا۔

برقی نے حضرت آمنہ کے ساتھ حضرت عبد اللہ کے نکاح کا واقعہ ذکر کیا ہے کہ ان کے دادا یعنی کے روساء میں سے کسی رئیس کے پاس ٹھہرے ہوئے تھے۔ اچانک ایک پادری آگیا تو اس پادری نے کما مجھے اپنا سید دیکھنے کی اجازت دیجئے تو انہوں نے کما کہ مجھے یہ حاضر ہے تو پادری نے کما کہ میں نبوت و بادشاہی و کھتا ہوں اور وہ دو منافوں میں ہے ایک عبد مناف بن قصی اور دوسرا عبد مناف بن زہرہ تو جب عبدالمطلب سفر سے واپس لوٹے اپنے بیٹے عبد اللہ کو لے جا کر ان کا نکاح آمنہ بنت وہب بن عبد مناف بن زہرہ بن کلاب بن مرہ سے کر دیا اور خود آمنہ کی چچازاد بسن بالہ بنت اہبیب بن عبد مناف بن زہرہ بن کلاب بن مرہ سے نکاح کر لیا۔

کعب احبار کئے ہیں کہ اس نکاح کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے حضرت آمنہ کو ایسا نور، شان، شوکت، وقار، حسن و جمال اور کمال عنایت کیا کہ انہیں قوم کی سیدہ کے نام سے پکارا جائے لگا۔

عرضہ تک نور محمدی عبد اللہ کی پیشانی میں چلتا رہا پھر اللہ تعالیٰ نے اسے والدہ کے شکم میں چلے جانے کا حکم دیا۔ امام تہذیق نے اپنی کتاب دلائل میں بطريق زہری روایت کیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ قریش کے نوجوانوں میں حسین ترین نوجوان تھے ان کا عورتوں کے

ایک مجھ سے گزر ہوا تو ان میں سے ایک عورت نے کما کہ قریش خاتمن تم میں سے کون ہے جو اس نوجوان سے شادی کرے اس کی پیشانی میں چکتے نور کا شکار کرے۔ راوی کہتے ہیں کہ حضرت آمنہ اس سے شادی کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حمل سے حملہ ہوئیں۔

ابن عبد البر کہتے ہیں کہ جب عبد اللہ نے حضرت آمنہ سے نکاح کر لیا تو اس وقت تھیں سال کی عمر کے نوجوان تھے اور بعض نے کہا کہ اس وقت وہ پہنچنے سال کے تھے اور بعض نے اخبارہ سال عمر بتائی ہے۔ اور امام حنفی نے اس کو رآن کہا ہے۔

اور خطیب بغدادی حافظ نے سل بن عبد اللہ رض سے روایت کی ہے سل فرماتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کی والدہ کے شکم مبارک میں منتقل کرنا چاہا تو ماہ رجب کی جمعہ کی رات تھی تو اس وقت کو اللہ تعالیٰ نے جنت کے داروغہ رضوان کو حکم دیا کہ جنت کے دروازے کھول دئے جائیں اور ایک منادی کرنے والا آسمانوں اور زمینوں میں منادی کرے کہ وہ نور مخرون (غزانہ) و مکون (پوشیدہ) جس سے ہادی کائنات صلی اللہ علیہ وسلم جلوہ افروز ہوں گے آج رات اپنی والدہ کے شکم مبارک میں قیام پذیر ہوا اور جب اس کی مدت تحقیق تکمیل ہو گئی تو وہ لوگوں کے لئے نذیر بن کرت شریف لائیں گے اور نذیر بن بکار سے منقول ہے کہ یہ استقرار حمل جمیرۃ الوسطی کے پاس شب ابوبالطالب میں ایام تشریق میں ہوا۔

اور واقعی وہب بن دمود کے طریق سے اور وہب اپنی چوپوچھی سے روایت کرتے ہیں وہ کہتی ہیں کہ ہم سن کرتے تھے کہ آمنہ کہتی تھیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے شکم میں تھے تو مجھے حاملہ ہونے کا احساس تک نہیں ہوا اور نہ ہی مجھے کچھ بوجہ محسوس ہوا، جیسے حاملہ عورتیں محسوس کرتی ہیں البتہ مجھے اتنا معلوم تھا کہ میرا ماہواری خون نہیں آرہا اور کبھی یہ بھی فرماتیں کہ میں نہم خواہی میں تھی کوئی میرے پاس آیا آیا تو اس نے مجھ سے سوال کیا کہ کیا تجھے معلوم ہے کہ تو حاملہ ہے تو میں نہم خواہی میں شاید اس طرح کہہ رہی تھی کہ مجھے کچھ معلوم نہیں تو اس نے بشارت دیتے ہوئے کہا کہ تجھے معلوم ہونا چاہئے کہ تو اس امت کے سردار اور نبی سے حاملہ ہے اور یاد رکھنا اس کا نام محمد صلی اللہ علیہ وسلم رکھنا اور یہ مکالہ کا دن سو موارد کا دن تھا۔

اور ابن حبان نے اپنی صحیح میں عبد اللہ بن جعفر کی حدیث میں آپ کی رضائی

والدہ حلیم سعدیہ سے روایت کی ہے کہ حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اُنہیں بتایا کہ میرے اس بیٹے کی بڑی شان ہے۔ جب یہ میرے شکر میں تھا تو میں نے نہ تو اس سے زیادہ لٹکا چکا حل کبھی دیکھا اور نہ ہی اس سے نزاہہ علم پا برکت۔

پھر میں نے ایک چکتا ہوا نور دیکھا گیا کہ مجھ سے ایک ستارہ نمووار ہوا اور جب میں نے اسے جنم دیا تو اس کی روشنی سے ملک شام میں مقام بصری میں اونٹوں کی گردیں روشن و منور ہو گئیں پھر ان کی ولادت عام پہلوں جیسی نہ تمی بلکہ بوقت ولادت زمین پر سجدہ ریز ہو کر سر آسمان کی طرف اخہالیا۔

اور صحیح ابن حبان محدث رک حاکم، مند احمد وغیرہم نے عیاض بن ساریہ سلمی سے روایت کیا وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں اللہ کے ہاں ام الکتاب میں اس وقت بھی خاتم النبیین تھا جب آدم علیہ السلام خیر میں تھے اور میں تمیں بتانا چاہوں گا کہ میں اس سے قبل حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا ہوں اور وہ بشارت ہوں جو میرے بھائی عیسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم کو دی اور میں وہ عظیم نور ہوں جسے میری والدہ نے میری پیدائش کے وقت نکتہ دیکھا جس سے ملک شام کے محلات روشن ہو گئے۔

حشوی لفظ بصری کی تحقیق کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ مشائخ کہتے ہیں کہ اسے بصری یا کے پیش اور صاد کے سکون کے ساتھ جسلی کی طرح پڑھا جائے یعنی انہوں نے اپنی ظاہری آنکھوں کے ساتھ شام کے محلات دیکھے۔

راوی کہتے ہیں کہ بصری دمشق کے راستے مشرق جانب پہلا مشور شر ہے کہ جاز کی طرف سے اس کی سرحد قبہ حوران سے آلتی ہے۔ بصری اور شام کے درمیان دو منزلاں کا فاصلہ ہے۔

ایک روایت میں ہے کہ نور محمدی ﷺ سے مشرق و مغرب روشن ہو گئے اور ایک روایت میں ارض کا لفظ ہے یعنی ساری زمین روشن ہو گئی تو مشرق و مغرب اور زمین بصری بھی آگیا اس کے باوجود خصوصیت سے بصری کے ذکر کرنے میں یہ نکتہ ہے کہ آپ ﷺ بفس نفس بصری تک یہ تشریف لے گئے اس سے آگے تشریف نہیں لے گئے اس لئے بطور خاص بصری کا ذکر کیا گیا۔

اور بعض نے کہا ہے کہ مذکورہ اشارہ شام کو آپ کی نور نبوت سے خاص کرنے کی طرف ہے کیوں کہ شام تک آپ کی ظاہری حکومت ہو گئی جیسے کہ سابقہ کتب میں مذکور ہے کہ حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کی جائے پیدائش مکہ مکرمہ مقام بھرت

یہرب ( مدینہ منورہ) اور حکومت شام تک ہو گی۔  
تو مکہ مکرمہ سے حضرت محمد ﷺ کی ابتدا ہوئی اور شام تک انتہا اور اسی لئے نبی کشم ﷺ کو بیت المقدس تک سیر کرائی گئی بیت المقدس شام کا ہی ایک حصہ ہے جیسے کہ قل ازیں آپ کے جد امجد حضرت ابراہیم علیہ السلام نے شام کی طرف بھرت فرمائی تھی بلکہ بعض اسلاف نے تو یہاں تک کہ ڈالا کہ ہر بھی کی بخشش شام ہی سے ہوتی ہے اور اگر کسی کی بخشش شام سے نہیں تو اس نے شام کی طرف بھرت ضرور کی ہے اور آخر زمانہ میں علم و ایمان کا مرکز بھی شام ہی ہو گا تو اس لئے ملک شام میں آپ کے نور نبوت کی ضایا پا شیاں دوسرے ممالک کی نسبت شام میں زیادہ ظہور پذیر ہوں گی۔ بوقت حمل یا بوقت ولادت نور کے ظہور میں جو اختلاف روایات ہے اگرچہ ولادت پاسحافت کے وقت نور کے ظہور والی روایات اتصال کی وجہ سے ترجیح ہے تاہم دونوں وقتوں میں نور کے ظہور میں کوئی ممانعت نہیں۔

حاصل کلام یہ ہے کہ اس نور سے اس نور کی طرف اشارہ ہے جو نور آپ انہیں والوں کی راہنمائی کے لئے لے کر آئیں گے اور اس طرف بھی اشارہ ہے کہ جہاں تک وہ نور محمدی منور ہوا وہاں تک اور کائنات کے طول و عرض میں آپ کی امت کی حکومت اور آپ کا دین پھیلے گا۔ طول و عرض کی وسعت جنوب و شمال سے زیادہ یعنی کائنات کے طول و عرض اور جنوب و شمال میں اس نور نبوت کی وجہ سے شرک و گمراہی کے اندر ہر سے چھت جائیں گے جیسے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

قیجاجاتکم من اللہ نور و کتاب مبین یہاںی بہ اللہ من اتبع وضوانہ سبل السلام و بعترجهم من الظالمات الی النور بالذنہ الی صراط مستقیم پ ۶۴ ع ۷۷ آیت ۱۵  
(ترجمہ) بے شک اللہ کی طرف سے ایک نور آیا اور روشن کتاب اس سے ہدایت دیتا ہے اسے جو اللہ کی مریضی پر چلا سلامتی کے راستے اور انھیں اندر ہوں سے روشنی کی طرف لے جاتا ہے اپنے حکم سے انھیں سیدھی راہ دکھاتا ہے۔

نیز ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

للذین امنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الی انزل معہ او لشک هم المفلحون  
(پارہ نمبر ۹، رکوع نمبر ۹، آیت ۷۵)

(ترجمہ) تو وہ جو ان پر ایمان لا سیں اور اس کی تعلیم کریں اور اسے مدد دیں اور اس نور کی پیروی کریں جو اس کے ساتھ اتراؤںی بامراہ ہوئے۔  
نیز مسلم وغیرہ میں ثوبان سے مروی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا

میرے لئے مشرق و مغرب کی زمین سیٹ لی گئی اور جہاں تک میرے لئے سیٹ لی گئی وہاں تک میری امت کی حکومت ہوگی۔

حضرت آمنہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) کے اس ارشاد لفم احمد حملہ کان اخفا علی منہ کہ میں اس سے زیادہ خفیف حمل سے حامل نہیں ہوئی۔ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی اور اولاد بھی ہوئی ہے خصوصاً ابن سعد کے نزدیک اس سلسلہ میں اسحاق بن عبد اللہ والی حدیث نہایت واضح ہے وہ فرماتے ہیں کہ حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا کہ میں آپ کے علاوہ اور اولاد سے بھی حاملہ ہوئی مگر آپ کا حمل خفیف ترین تھا۔ ابن سعد نے کہا کہ واقعیت کتے ہیں ہمیں اس قسم کی کوئی روایت معلوم نہیں اور نہ ہی اہل علم محدثین سے ایسی کوئی روایت ہے لہذا حضرت عبد اللہ اور حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے گھر صرف حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کی صورت میں شرف قبولت ہی جلوہ افروز ہوئے واقعیت کتے ہیں کہ زہری کے بیہقی نے اپنے پچھا سے روایت کرتے ہوئے مجھ سے میان کیا کہ حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا کہ جب آپ میرے ہم میں تشریف لائے تو اس وقت سے پیدائش تک مجھے تکلیف نہیں اٹھانی پڑی۔

اس کے علاوہ ایک اور روایت ہے جس کے الفاظ مشور و معروف ہیں کہ ولا وجدت نقلہ کما تعجب النسلہ میں نے اپنے حمل کا ذرا بوجہ بھی محسوس نہیں کیا چیز کہ دوسری عورتیں بوجہ محسوس کرتی ہیں۔

امام سخاوی فرماتے ہیں کہ دونوں روایتوں کے الفاظ میں تاویل ممکن ہے بشرط یہ کہ ان سے قبل اسحاق بن عبد اللہ کی جو روایت گذری وہ ابن طلحة ہو تو اس صورت میں حدیث مرسلا ہے اور اس کے تمام راوی ثقہ اور صحیح ہیں وہ اس طرح کہ اس میں کوئی انکار، اس میں کوئی حرج اور رکاوٹ نہیں کہ حضرت آمنہ کا آپ کے علاوہ حضرت عبد اللہ سے کوئی حمل ہوا ہو اور وہ ساقط ہو گیا تو اب اگر واقعیت کی روایت کو صحیح تعلیم کر لیا جائے دونوں روایتوں میں تقطیق ہو سکتی ہے نیکی یہ دوسرے حمل والی روایت خلاف اجماع ہے کیوں کہ ابن جوزی فرماتے ہیں کہ علماء نقل کا اس پر اجماع ہے کہ حضرت آمنہ آپ ﷺ کے بغیر کوئی اور حمل نہیں ہوا (اور صحیح بھی یکی ہے آپ ہی سے ایک حمل صحیح روایت سے ثابت ہے) تو حضرت آمنہ کا یہ ارشاد کہ میں نے ایسا خفیف کوئی حمل نہیں پایا یا تو یہ بطور مبالغہ ہے یا ویسے یہ اتفاقیہ آپ نے ایسے فرمایا دیا۔ مگر جو دونوں روایتوں کو صحیح مانتے ہیں اس کے لئے

سابق تقطیق نہایت مناسب ہے۔

اور آپ کا یہ ارشاد کہ میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا ہوں تو اس سے اس طرف اشارہ ہے کہ جب انہوں نے تغیر کعبہ کا آغاز کیا تو بارگاہ خداوندی میں عرض کی کہ اے اللہ اس شرک کو امن کا گوارہ بنا اور اسے ایسا پرکشش بنا تاکہ لوگوں کے دل اوہرہ مائل ہوتے چلے آئیں اور اس کے باشندوں کو ہر قسم کا رزق عطا فرا۔

اور پھر ارشاد فرمایا رہنا وابعث لهم وسولاً منهم بتلو علیهم المانک و یعلمهم الکتب والمحکمة، ویز کمہم انک انت العزیز العکم (ترجمہ) اے رب ہمارے اور بھیج ان میں ایک رسول انہی میں سے ان پر تمہی آئیں خلاوت فرمائے اور انہیں تمہی اب اور پختہ علم سکھائے اور انہیں خوب سخرا فرمائے بے شک تو ہمی غالب حکمت والا۔ (پارہ نمبر، رکوع غیرہ، آیت ۱۲۹)

تو اللہ تعالیٰ نے ان کی دعا کو اس نبی ﷺ کی صورت میں شرف قبولت سے نوازا اور وعائے ابراہیم کے مطابق آپ کو وہ منصب رسالت عطا ہوا اور انہوں نے یہ دعا بھی فرمائی تھی کہ اسے مکہ والوں کی طرف بھیجنا۔

اور آپ کا وعائے ابراہیم سے مبعوث ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ محمد ﷺ کو خاتم النبیین بنا کر بھیجنے کا فیصلہ فرمائکا تو اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دعائے مذکورہ کے لئے مقرر فرمایا۔ اور لوح محفوظ میں بھی آپ کا خاتم النبیین ہونا لکھ دیا گیا تو پھر اس فیصلہ کی تکمیل کے لئے اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو دعائے مذکورہ کے لئے مقرر فرمایا تاکہ آپ ﷺ کی بخشش ان کی دعا کا نتیجہ قرار پائے۔

جیسے کہ حضور علیہ السلام حضرت ابراہیم علیہ السلام کی پشت مبارک سے ان کی اولاد کی پشت کی طرف منتقل ہوتے رہے۔ اور آپ کا حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بشارت ہونے کا اس سے اس طرف اشارہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا کہ وہ حضور علیہ السلام کی آمد کی بشارت دے دیں اس لئے آپ کی تشریف آوری سے پہلے ہی اسرا مائل آپ کو جانتے تھے اور اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی بشارت کو ان الفاظ کے ساتھ ذکر فرمایا ہے۔

ومبشر ای رسول یاتی من بعدی اسمہ احمد کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ایک رسول کی بشارت سنانے والے ہیں جو ان کے بعد آئیں گے اور ان کا نام احمد ہو گا۔ (پ ۲۸۹، آیت ۶)

سخاولی نے کہا جس سال آپ شکم مادر میں تشریف لے گئے اس سال کے بارے میں یہ منقول ہے کہ وہ سال قریش کے لئے نمایت قحط سالی اور نجک دستی کا سال تھا لیکن آپ کی برکت سے قریش کی نمین سربرزو شاداب ہو گئیں درخت پھل دار ہو گئے مکہ کرمہ کی نمین نمائیت آبیا ہو گئی اور غلہ کی انتہائی فراوانی ہو گئی اسی لئے یہ سال کشاوش رزق اور خوشحالی کے نام سے مشہور ہوا اور اسی کشاوش رزق کی وجہ سے ہر جگہ سے قریش کے پاس بہت مال و دولت آئی اور ان دونوں عبدالمطلب قریش اور دیگر قبائل عرب کے حاکم مانے جاتے اور ہر روز بڑی آب و تاب کے ساتھ گھر سے نکلتے اور خانہ کعبہ کا طواف کرتے اور فراتے کہ اسے قریش یقین جانو کہ میں اپنی آنکھوں کے سامنے ایک آدمی کی صورت دیکھ رہا ہوں اور ایسے دکھائی دیتا ہے کہ وہ ایک کامل و مکمل نورانی نکلا ہے اور اسے دیکھ دیکھ کر جسیں بھرتا مگر قریش حد یا انہیں پین کی وجہ سے ان کی ایسی نورانی مکمل کے دیکھنے کا انکار کرتے۔

بلکہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے یہاں تک منقول ہے کہ اس رات قریش کا ہر جانور زبان سے پکار اٹھا کر رب کعبہ کی قسم آج (حضرت) محمد ﷺ شکم مادر میں تشریف لے گئے ہیں۔

وہ دنیا کے امام اور چیکتے سورج ہوں گے اس وقت قریش کی ہر بخشی عورت اور عرب کے ہر قبیلے سے علم کمانات کو سلب کر لیا گیا تھا اسی لئے اس علم کی وجہ سے کسی کو کسی دوسرے کے بارے میں کچھ پتہ نہیں چلتا تھا اور ہر شخص حباب میں تھا اور اس دن ہر بادشاہ کے تخت کو والٹ دیا گیا تھا۔ نیز اس دن ہر بادشاہ کو گونوٹا کر کے اس کی قوت گویائی کو سلب کر لیا گیا تھا اور مشارق کے پرندے مغارب کے پرندوں کو بشارت سناتے اور ایسے ہی سمندری جانور بھی ایک دوسرے کو بشارت اور مبارک دیتے اور آپ کے حمل کے زمانہ میں ہر ماہ ہر آسمان و ہر زمین میں اعلان کیا جاتا کہ مبارک ہو ابو القاسم (حضرت محمد ﷺ) کے زمین پر تشریف لانے کا وہ میون و مبارک وقت قریب آ رہا ہے راوی کہتے ہیں آپ مکمل تو ماہ شکم مادر میں رہے اس عرصہ میں آپ کی والدہ ماجدہ کوئہ کسی قسم کے درد کی شکایت ہوئی نہ رکھ کی۔ اور نہ ہی حالمہ عورتوں کے عوارض سے کوئی عارضہ پیش آیا۔ واقعی کہتے ہیں کہ اسی حمل کی تجھیل کے دوران میں آپ کے وادا عبدالمطلب نے آپ کے والد حضرت عبد اللہ کو قریشی تاجروں کے ہمراہ ملک شام کے شر غزہ میں غلہ خریدنے کے لئے بھیجا اور جب قافلہ واپس لوٹا تو آپ بیمار ہو کر قافلہ سے پیچھے رہ گئے اور مدینہ نبوی میں اپنے

والد کے نھیاں بنی عدی بن نجاش کے پاس مہینہ بھر قیام کیا اور پھر وہیں مدینہ نبوی میں آپ کا وصال ہوا۔

وہب کی یونس والی روایت ہے یونس نے این شاہ سے روایت کیا ہے عبدالمطلب نے انھیں (یثرب) مدینہ منورہ سے کھجوریں خریدنے کے لئے بھیجا تو وہیں ان کا وصال ہو گیا۔ پھر انھیں وہیں مدینہ منورہ میں دارالنافعہ میں دقا دیا گیا اور این احراق نے اسی قول کو ترجیح دی ہے۔ اور این سعد نے بھی اسے روایت کیا ہے اور نبیر بن بکار اور دوسرے بھی بکھر راویوں نے اسی روایت پر اعتماد کیا ہے اور این جوزی کہتے ہیں کہ یہ سیرت نکار بھی اسی پر متفق ہیں اور این جوزی کے علاوہ دوسرے راویوں نے اس قول کو مطلقاً (یعنی بڑے چھوٹے کی تمیز کے بغیر) جسمور کی طرف کی ہے اور بعض راویوں نے کہا کہ آپ کے والد کی موت آپ کی پیدائش کے بعد ہوئی ہے اور بھی بن سعید اموی نے مقاومی میں زہری کے ایک خفیف ترین ذریعہ سے عثمان بن عبدالرحمن و قاصی کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ جب حضرت آمنہ کے گھر آپ ﷺ کی پیدائش ہوئی تو حضرت عبدالمطلب نے اپنے بیٹے حضرت عبداللہ کو کہا انھیں قبائل میں لے جاؤ اور وہ آپ کو قبائل عرب میں لے گئے اور حضرت حمید سعدیہ سے آپ کو دو دفعہ پلانے کی اجرت کا معاملہ طے پایا اور منقول ہے کہ آپ حضرت حمید کے پاس چھ سال تک قیام پذیر رہے اور پھر وہاں ہی شتن صدر کا واقعہ پیش آنے کے بعد حضرت حمیدہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) نے آپ کو واپس لے جا کر والدہ کے پاس چھوڑ دیا۔ آپ کی عمر مبارک اس وقت کتنی تھی اس میں اختلاف ہے، بعض نے کہا دو سال اور چار ماہ اور این احراق سے یہی منقول ہے اور این سعد سے سات ماہ کی عمر منقول ہے۔ اور یہ بھی مردی ہے کہ اس سال حضرت عبد اللہ اپنے نھیاں کی ملاقات کے لئے مدینہ تشریف لے گئے اور وہیں ان کا وصال ہو گیا۔ دریتم ایک روایت میں ہے کہ حضرت عبد اللہ کے وصال پر فرشتوں نے بارگاہ ایزدی میں عرض کی کہ اے ہمارے رب اور ہمارے آقا کیا تیرانی میثم ہو کر رہ گیا تو اللہ عزوجل نے فرمایا کہ میں اس کا مالک محافظ اور بدگار ہوں۔

حضرت جعفر صادق عليه السلام سے دریافت کیا گیا کہ نبی کرم عليه السلام کو والدین سے کیوں محروم کیا گیا۔ تو آپ نے فرمایا ماکر گھلوٹ کا آپ کے ذمہ کوئی حق باتی نہ رہے اسے ابو حیان نے اپنی "بحر" نامی کتاب میں حضرت جعفر صادق سے نقل کیا

ہے

امام سخاوی فرماتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ نے انتقال کے وقت جو امانت پھردا وہ ایک جبھی لوٹدی ام ایکن تھی جس کا نام برکت تھا۔ پانچ اوونٹ اور بکریوں کا ایک ریوڑ تو رسول اللہ ﷺ اسی کے وارث بنے اور پھر ہی ام ایکن رضی اللہ تعالیٰ عنہا آپ کی پرورش فرمائی رہیں اور پھر جس نصیل کی طرف پسلے اشارہ ہوا وہ یہ ہے کہ ہاشم بن عبد مناف نے مدینہ میں بنی عدی بن نجاح کے ایک آدمی عمرو کی بیٹی سلمی سے شادی کر لی جس سے عبدالمطلب پیدا ہوئے اور بھرت کے بارے میں دارو شدہ حدث سے ثابت ہے کہ آپ ﷺ کا ارشاد ہے، 'میں عبدالمطلب کے نصیل بطور مہمان نصراء رہا اس لئے میں ان کی عزت کرتا ہوں ایک اور روایت میں اس طرح آتا ہے کہ میں ماموں کے ہاں نصراء رہا یا دھیال والوں کے پاس نصراء رہا تو اس میں شک ابن اسحاق سبیعی راوی کی طرف سے ہے بہرحال چاہے ماموں کے لفاظ ہوں یا دھیال کے ان میں مجاز ہی ہے کیوں کہ خالہ کا لفظ والدہ کے لفاظ سے ہوتا ہے اور آپ کا قیام بنی مالک بن نجاح کے پاس قہانہ کہ بنی عدی بن نجاح کے پاس امام یعنی نے دلائل میں، 'بلطفہ اور بیوی نے بطریق محمد بن ابو سعید ثقیل اور انھوں نے عثمان بن ابو العاص سے روایت کی ہے وہ فرماتے ہیں کہ مجھ سے میری والدہ ناطقہ تلقیہ بنت عبد اللہ نے بیان کیا ہو ایک صحابیہ بھی ہیں رضی اللہ تعالیٰ عنہا کہ جس رات حضرت آمنہ کو ورد زہ کی شکایت ہوئی تو وہ بھی وہاں موجود تھیں وہ فرماتی ہیں کہ آپ ﷺ کی پیدائش کے وقت میں نے ستاروں کو قربت آئے اور جھکتے دیکھا تو میں یوں بھی کہ وہ ٹوٹ کر مجھ پر گرنے لگے ہیں اور جب حضرت آمنہ سے آپ کا تولد ہوا تو ان سے ایک نور نمودار ہوا جس سے آپ ﷺ کی وجہ سے گھر اور کمرے روشن ہو گئے۔

ابن سعد کہتے ہیں کہ ہمیں یہ ششم بن خارجہ نے خبر دی کہ ہم سے یہی بن حمزہ نے اور انھوں نے حسان بن عطیہ سے بیان کیا آپ ﷺ پیدائش کے وقت ہاتھوں اور گھٹنوں کے مل زمین پر تشریف لائے اور نگاہیں آسمان کی طرف اٹھائے ہوئے تھے اور یہ روایت قوی اور مرسل ہے اور اسحاق بن ابی طلحة کی مرسل روایت سے ہے کہ حضرت آمنہ نے فرمایا کہ میں نے آپ ﷺ کو صاف نصراء جانا، آپ دوسرے پھول کی طرح غلظ پیدا نہیں ہوئے آپ خادان کے پسندیدہ مولود تھے اور آپ کے ساتھ غلامت وغیرہ کا نام و نشان تک شہیں تھا اور آپ زمین پر اپنے

مبارک ہاتھ کے سارے بیٹھے۔

ابو حمین بن بشر نے ابن سماں سے روایت کی ہے وہ کہتے ہیں کہ ہمیں ابو الحسن بن براء نے پہلیا کہ حضرت آمنہ نے فرمایا میں نے آپ کو جانا تو آپ دونوں زانوں کے مل زمین پر تشریف لے گئے اور آسمان کی طرف دیکھ رہے تھے پھر آپ نے زمین سے مٹھی بھر مٹھی لی اور سجدے کے لئے جگ کئے۔ حضرت آمنہ فرماتی ہیں کہ میں نے آپ پر برتن اونڈھا کر دیا تو میں نے آپ کی برکت و عظمت کی وجہ سے برتن پھٹا پایا آپ اپنا انگوٹھا چوس رہے تھے جس سے دودھ کے سوتے پھوٹ رہے تھے۔

سخاوی فرماتے ہیں کہ جب حضرت آمنہ نے آپ کی پیدائش کے بعد آپ کے دادا کو اطلاع بھیجی تھا رے خاندان میں پچ پیدا ہوا ہے اسے آگر دیکھئے تو سی، 'جب عبدالمطلب آپ کو دیکھنے کے لئے تشریف لائے تو آپ کی والدہ نے انھیں دوران حمل دیکھنے جانے والے عجیب و غریب واقعات بتائے آپ کے دادا آپ کو دیکھتے ہی دعا کے لئے کھڑے ہو گئے اور اللہ کی دین و عطا پر شکریہ ادا کرتے ہوئے یہ اشعار پڑھے۔

الحمد لله الذي اعطاني  
الارдан هنا الغلام الطيب

قد سد في المهد على العلمن  
اعنه بليبيت في الاركان

(ترجمہ) تمام خوبیں اللہ تھی کے شایان شان ہیں جس نے مجھے یہ پاکیزہ اور پیکر حسن لڑکا عطا فرمایا تحقیقِ مدد میں ہی اسے تمام لڑکوں کی سرداری سے نوازا گیا۔ میں اسے ارکان والے (خانہ کعبہ) کی پناہ میں دستا ہوں۔ (اللہ تھیں علیہم السلام)

اور جب آپ کے چچا ابو لہب کو اس کی لوٹدی ثویہ نے بشارت دی کہ تمہارے بھائی عبد اللہ کے ہاں لڑکا ہوا ہے تو اس نے اس خوشی میں اسی وقت اپنی لوٹدی آزاد کر دی۔

قسطلانی سے منقول ہے کہ یہ ثویہ ان عورتوں میں سے ہے جنھوں نے آپ کو دودھ پلایا ہے۔ اور قسطلانی کہتے ہیں کہ یہ بھی منقول ہے کہ کسی نے ابو لہب کے مرنے کے بعد اسے خواب میں دیکھا اور پوچھا کہ تیرا کیا حال ہے تو اس نے کہا کہ ہلگ میں جل رہا ہوں البتہ ہر سو موارد کی رات کو میرے عذاب میں کسی کر دی جاتی ہے اور اپنی دو انقلیوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا میں ان دونوں سے پانی چوتا

رہتا ہوں اور مجھے یہ سکون و آرام اس لئے میرے ہوا کہ جب میری لوگوں کی توبیہ نے  
مجھے محمد ﷺ کی پیدائش کی بشارت دی تھی اور اس نے آپ کو دودھ بھی پلایا  
تھا تو میں نے ان دو الگیوں سے اشارہ کرتے ہوئے اسے آزاد کر دیا تھا۔ این جو زی  
نے فرمایا۔ کہ جب ابو لب (بْنُ اَمَّامٍ) تخاری نے اس روایت کو متعلق بیان کیا ہے۔  
اور حافظ ناصر الدین و مشقی نے اس واقعہ کو ان اشعار میں بیان فرمایا ہے۔  
اذا سکان هذَا كافِرْ جاهَ ذمَّهَ

بِثَتْ يَدَاهُ فِي الْجَعِيمِ مُخْلِداً  
(جب یہ کافر جس کی مذمت قرآن پاک میں تہبیت یادا (ابو لب کے دونوں ہاتھ تباہ ہوں)  
کے ساتھ آئی ہے اور دائیٰ جتنی ہے۔

اَنِّي اَنَّهُ فِي لِيلَتِ الْاثْنَيْنِ دَائِمًا  
يَخْفِي عَنْهُ لِلْسَّرِيرِ  
فَمَا الظُّنُونُ بِالْعَدْدِ النَّعْلَ طَوْلُ دَهْرِهِ  
بِالْحَمْدِ مَسْرُورًا فَعَادَ مُوحِدًا

اس کے بارے میں آیا ہے کہ یہ شہر پر کی رات حضرت احمد (ﷺ) کی پیدائش  
کی خوشی کی وجہ سے اس کے عذاب میں کمی کی جاتی ہے۔ تو ہملا اس آدمی کے بارے میں کیا  
راستے ہے جو تمام عمر آپ کی وجہ سے خوش رہا اور مومن (مرآ) میں کافر کو جس کی مذمت  
قرآن پاک میں آئی ہے آپ (ﷺ) کی پیدائش کی رات کی خوشی کی وجہ سے  
دو زخمیں بھی اچھی جزا مل رہی ہے تو اس سے آپ کے مومن امتی کی عظمت کا  
اندازہ لگا سکتے ہیں جو آپ کی پیدائش پر اظہار مرث کرے اور آپ کی محبت و  
وارثتگی میں حسب توفیق غرچہ کرے (ﷺ) مجھے قسم ہے اپنی عمر کی کہ اللہ  
کشم اسے فضل غیرم سے جاتا قسم میں داخل کرے گا۔ (علامہ این جو زی کا عقیدہ  
ہے کہ محفل میلاد مٹانے والا مسلمان جنتی ہے اور کچھ لوگ جو اس کو بدعت و شرک  
کہہ دیتے ہیں۔ کیا بدعت میں اور شرک کے مرتبہ کی جزاء جنت ہے)

حاکم نے اپنی سمجھ میں امام السنوین حضرت عائش رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے  
روایت کی ہے آپ نے فرمایا کہ مکہ میں ایک تاجر پیش یہودی رہتا تھا جب رسول اللہ  
ﷺ کی پیدائش کی رات تھی اس نے قریش کو مجاہد کرتے ہوئے پوچھا کہ  
آج رات تم میں کوئی پچھہ پیدا ہوا تو قریش نے لاعلی کاظہار کیا تو اس نے کہا کہ یاد  
رکھو آج آخری امت کا نبی جلوہ نما ہوا ہے ان کی شانوں کے درمیان نشان ہے جس

میں قطار در قطار بال ہیں جو (عرف فرس) گھوٹے کی بیال کی طرح بال ہیں اور وہ  
گروں کے بالوں کی طرح ایک دوسرے سے پیوست ہیں وہ دو راتیں دو دوہن تو ش نہیں  
فرماتے گا کیوں کہ عفریت جن نے اس کے منہ پر ہاتھ رکھا ہوا ہے یہ سن کر لوگ  
ایسے مولود کی خبر گھوٹی کے لئے چل نکلے تو انھیں معلوم ہوا کہ آج عبد اللہ بن  
عبدالمطلب کا نور نظر رونق افروز ہستی ہوا ہے تو لوگ یہودی کو ساتھ لے کر آپ کی  
والدہ کے پاس گئے اور انھیں کہا کہ ہمیں اپنا پچھہ دکھاؤ تو حضرت آمنہ نے نورانی پچھے  
انھیں دکھایا اور آنے والوں نے آپ کی پشت مبارک سے کپڑا اٹھا کر اس نشان کا  
مشابہہ کیا۔ ایک نثارے سے ہی یہودی کے ہوش اڑ گئے اور وہ حسن محمد کی تاب  
نہ لا کر نہیں پر گر پڑا جب پوری طرح ہوش میں آیا تو لوگوں نے اسے پوچھا ہائے  
افسوں تھے کیا ہو گیا تو اس نے کہا اے قریش سنو خدا کی قسم ہی اسرائیل سے نبوت  
جائی رہی لیکن اے قریش اسے تم پر ایسی دسترس حاصل ہو گی کہ تم مغلوب ہو کر رہ  
جاوے گے اور مشرق و مغرب میں اس کے غلبے کا چرچا ہو گا۔ خاوی کہتے ہیں کہ مذکورہ  
واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ آپ ﷺ کی پیدائش کے وقت ہی مرنبوتوں  
آپ کے شانوں کے درمیان موجود تھی اور خاتم النبیین کے نشانات میں سے یہ بھی  
ایک نشانی ہے جس سے اہل کتاب آپ کو پہچانتے تھے وہ اس ملاش میں لگے رہتے  
اور اسے معلوم کرنے کے لئے دریافت کرتے رہتے اور آپ کی اس مرنبوتوں کا اہل  
کتاب میں اتنا چرچا اور شہرت تھی حتیٰ کہ شاہ ہرقل نے ایک آدمی اس نے بھیجا کر  
وہ جا کر معلوم کر آئے کہ واقعی ان کے شانوں میں مرنبوتوں ہے اور تصدیق کرنے کے  
بعد ہمیں اس سے آگاہ کرے لیکن بعد والی ایک روایت میں آرہا ہے کہ جن دو  
فرشتوں نے آپ کا یہند مبارک چاک کر کے اسے حکمت سے لبرز کیا تھا۔ انھوں نے  
ہی آپ کے مبارک شانوں پر مر لگائی تھی اور یہ دوسری روایت مائقی والی روایت کی  
نسبت زیادہ صحیح معلوم ہوتی ہے اور میرا خیال ہے کہ ان دونوں میں تطبیق ہو سکتی ہے  
مولف نے کہا ہاں البت اس روایت کی سند ضعیف ہے جس میں مذکور ہے کہ آپ  
کے وصال کے بعد وہ مر آپ کے شانوں سے اخراجی تھی۔

خطیب نے محمد بن عبد اللہ بن عمرو بن عثمان سے روایت کی ہے اور انھوں نے  
اپنی والدہ فاطمہ بنت حسین بن علی سے اور فاطمہ نے اپنے والدے سے روایت کی ہے وہ  
فرماتی ہیں کہ میرے والدے نے کہا کہ جب نبی کرم ﷺ کی پیدائش کی رات تھی  
تو مکہ کرمہ میں مقیم یہودی علماء میں سے ایک عالم نے کہا کہ آج رات تمہارے شر

لیکی حرکت پیدا ہوئی جس سے ایک خوفناک آواز سنی گئی جس سے کسری کا محل چر گیا اور اس میں اوپر سے نیچے تک درازیں پڑ گئیں۔

شیخ الشاعر ابن جوزی کا بیان ہے کہ مدائیں میں اس محل کو دیکھنے والی ایک جماعت نے ہمیں بتایا کہ اس محل میں دراز کاشان اب بھی موجود ہے اور کسری کے محل کے چونہ سکنے بھی گر گئے تھے ("شرف" شرف کا مفہوم ہے) اور شرف ان سکنیوں کو کہا جاتا ہے جو دیوار کے بالائی حصہ پر خوبصورتی کے لئے بنائے جاتے ہیں اور جو آگ مسلسل دو ہزار سال سے جل رہی تھی اور الہ فارس اس کی عبادت کرتے تھے پیدائش کے دن وہ بھی بجھ کئی تھی حالانکہ اس آگ کو جلانے کے لئے آدمی مقرر تھے ان لوگوں نے آگ جلانے میں کسی غفلت یا تسلیم سے کام نہیں لیا ہر چند کہ وہ جلانے کی کوشش کرتے مگر آگ روشن نہ ہوئی اور وہ بالآخر تھک ہار کر بیٹھ گئے اور بیکھرو سا وہ جو الہ شرک و عروان کی ظاہری صفائی کا ذریعہ تھا وہ تھک ہو گیا اور بیکھرہ سادہ مملکت بھی عراق میں ہداں اور رقم کے درمیان میلوں پھیلا ہوا چشمہ تھا، اس میں سختیاں چلتی تھیں اور اس کے اروگرد شروں اور دساتوں کے لوگ شستیوں میں سفر کرتے تھے ٹھلا فرغانہ اور رے کے پانچھرے آپ ﷺ کی پیدائش کی

رات وہ چشمہ تھک نہیں ہوا بلکہ پانچی انتہائی گرامی میں چلا گیا تھی کہ دہان ایک شر آباد ہو گیا جسے سادہ کما جانے لگا جواب بھی ایک مضبوط شر کی حیثیت سے باقی ہے ان علاقوں اور شروں کے قاضی القضاۃ اور حاکم اعلیٰ نے طاقتور اوثنوں کو دیکھا جو عمل گھوڑوں کو دھکیلے لے جا رہے تھے اور وہ جلد کو عبور کر کے وہاں شروں اور داریوں میں سچیل گئے اور اس مقدس رات شیاطین پر شاب ثابت بر سائے گئے حالانکہ شیاطین اس سے قبل کسی آئندہ رات کی نوٹ لگائیتے اور اس دن شیطان کو بھی آسمان پر جانے سے روک دیا گیا اور منقول ہے کہ اس سے قبل وہ آسمان پر جا کر کہیں بیٹھ جاتا اور کسی نہ کسی بات کا سراغ لگا لیتا۔ اور پھر انھیں اپنے چلبوں میں پھیلا دیتا ہی بُن مخلد صاحب مند نے اپنی تفسیر میں ذکر کیا ہے اور ہم نے اسے جاذب سے روایت کیا ہے کہ شیطان چار مرتبہ شدید ترین چلایا۔ ایک مرتبہ جب اس پر لعنت کی گئی دوسری مرتبہ جب اسے آسمان سے نیچے آتار دیا گیا۔ تیسرا مرتبہ جب آپ ﷺ کی ولادت باساعت ہوئی اور ایک روایت میں ہے کہ آپ کی بعثت کے وقت اور چوتھی مرتبہ جب سورہ قاتحہ نازل ہوئی۔ آپ ﷺ کی مرنبوت کے

مکہ میں اس وصف اور شان والا نبی پیدا ہو گا جو حضرت موسیٰ و ہارون علیہما السلام کی تعلیم کرے گا اور ان کی (نام نہاد) امت کو قتل کرے گا اور اگر تم میں ایسے نبی کے پیدا ہونے کی خبر غلط ہو جائے تو پھر تم اہل طائف والوں کو بشارت دے دو۔ یا اہل ایمان کو

راوی کہتے ہیں کہ پھر اسی رات آپ کی ولادت بامساعت ہوئی تو اس یہودی عالم نے آبادی سے نکل کر غیر آیاد جگہ جا کر ذمہ لگایا اور پھر وہ پانگک مل کر رہا تھا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی مجبود نہیں اور حضرت موسیٰ بنی یہودی میں اور حضرت محمد بنی یہودی میں اور حضرت موسیٰ بنی یہودی عالم ایسا لاقپتہ ہوا کہ کوئی اس کی خبر گھبھی نہیں کر سکا۔

اور ابو حیم نے ولائک میں شعیب بن شعیب بن محمد بن عبد اللہ بن عمرو بن عاصی کی سند سے روایت کی ہے اور انھوں نے اپنے والد سے اور ان کے والد نے ان کے دادا سے روایت کی ہے کہ مرالظہران میں ایک پادری تھا۔ جو عصی کے نام سے مشہور تھا تو اس نے ایک حدیث بیان کی اس میں مذکور ہے کہ میں نے عبد اللہ بن عبد العظیم کو وہ رات بھی بتا دی جس رات نبی ﷺ جلوہ افروز ہوئے اور یہ بھی بتا دیا تھا کہ آپ اس امت کے نبی ہیں اور پھر آپ کے پچھے اوصاف بھی بتا دیئے تھے۔ امام حنفی فرماتے ہیں کہ آپ ﷺ کی پیدائش اور بعد از پیدائش رونما ہوئے والی علامات بست زیارت ہیں۔

اور اسلام میں آپ کے بعثت کے وقت سے اب تک جو روایات چلی آرہی ہیں وہ ان کے اخبار (یہود) کے علاوہ ہیں اور روایات کا یہ سلسلہ ائمہ امت میں مشور اور معروف ہے۔

اور یہ بات تو شک و شبہ سے بالاتر ہے کہ ابو نعیم اور سیلی جیسی مقدار شخصیات کی ایک جماعت نے آپ کی بعثت سے پہلے کی نہیں بلکہ آپ کی پیدائش سے بھی پہلے ظہور پذیر ہونے والی علامات کو جمع کرنے کا بڑا اہتمام کیا ہے۔ اور حاکم نے اپنی کتاب اکمل میں ابو سعید نیشاپوری نے شرف المصطفیٰ میں ابو نعیم اور یحییٰ نے دلاکل میں اور تاضی عیاض نے اپنی کتاب خفاء میں ان علامات کو جمع کرنے کا شرف حاصل کیا ہے رضی اللہ تعالیٰ عنہم اور انہم مکی وغیرہ نے معرفت صحابہ میں محروم بن ہانی کی حدیث بیان کی اور وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ڈیڑھ سو سال کا پرانا واقعہ ہے کہ ایوان کمری پر لرزہ طاری ہوا اور وہ تحریر نہ لگا اور اس کے لرزنے سے

خیال ہے کہ آپ کے دادا نے ساتویں دن لوگوں کو جو کھانا کھلایا لوگوں نے اس سے یہ سمجھ لیا کہ شاید یہ تقریب ختنہ کا کھانا ہے اور ختنہ کا یہ معنی ہے کہ آپ کے دادا نے آپ کا مختون ہوتا ظاہر فرمایا اور یہ بتایا کہ اس کا خت جگر بلند شان اور قدرت خداوندی کی عظیم ترین دلیل ہے کیوں کہ ابن عبدالبرکی روایت میں ہے کہ جب آپ کی پیدائش کا ساتواں دن تھا تو آپ کے دادا نے ایک مینڈھا ذبح کیا اور قریش کو کھانے کی دعوت دی اور قریش نے کھانے سے فراغت کے بعد پوچھا کہ اے عبدالمطلب ہمیں یہ تو چاہا دیں کہ جس ختنت بجگر کی وجہ سے تو نے ہماری آؤ بھگت کی اس کا نام کیا ہے تو عبدالمطلب نے بتایا کہ محمد، تو قریش نے پوچھا کہ تم نے خاندانی رسم و رواج کے مطابق رکھے جانے والے ناموں کو کیوں نظر انداز کر دیا تو عبدالمطلب نے جواب دیتے ہوئے کہا کہ میں چاہتا ہوں کہ اللہ عزوجل آسمانوں میں اس کی تعریف کرے اور اس کی تخلوق زمین میں اس کی تعریف کرے۔

اور یہ غریب ترین روایت ہے کہ آپ کا ختنہ جبرائیل علیہ السلام نے کیا اور عراقی نے حماکھہ کرتے ہوئے اپنی رائے کا اظہار کیا ہے کہ مذکورہ روایات میں سے کوئی روایت بھی پایہ ثبوت تک نہیں پہنچی اور امام احمد نے اس روایت میں توقف کیا ہے کہ آپ کے دادا نے آپ کا ختنہ کیا ہے اور اسی طرح اس کے مقابلہ میں دوسری روایات میں بھی توقف کیا ہے۔ امام منی سے کسی نے دریافت کیا کہ آپ علیہ السلام مختون پیدا ہوئے تو آپ نے جواب دیتے ہوئے فرمایا اللہ اعلم اور پھر لا علی کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا لا اادری کہ مجھے کچھ معلوم نہیں۔

اور ابویکر عبدالعزیز بن جعفر جو ائمہ حلبلہ میں سے ہیں نے کہا کہ آپ **صلوات اللہ علیہ وسلم** کے بارے میں مروی ہے کہ آپ مختون اور ناف بریدہ پیدا ہوئے اور ابو عبد اللہ علی امام احمد بن حنبل نے اس کو صحیح قرار دینے میں کوئی پیش رفت نہیں کی (مقعدہ یہ ہے کہ آپ نے توقف فرمایا ہے) اور بعض ائمہ نے کہا کہ جیسے بعض روایات میں آیا ہے کہ آپ کے دادا نے آپ کا ختنہ کیا۔ یہی تقریب الی الحق ہے لیکن حاکم نے کہا کہ پہلی روایت کے بارے میں روایات حد تواتر تک پہنچی ہوئی ہیں امام سخاوی فرماتے ہیں کہ میرا میلان طبع بھی اس پہلی روایت کی طرف ہے خصوصاً آپ کی والدہ کا یہ ارشاد کہ میں نے انھیں صاف ستمرا اور پاک و ظاہر جانا۔ اور بعض ائمہ سے یہ بھی منقول ہے کہ اللہ عزوجل نے آپ کے گھر کے خاندان میں اس بات کو رچا بسا دیا تھا کہ وہ آپ کا اسم گرامی محمد رکھیں۔ کیوں کہ وہ خوبیوں کا مجسمہ ہیں

بارے میں راویوں کا اختلاف ہے یا تو مرنبوت پیدائش تھی جیسے کہ اس سے قبل حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روایت گذری یا مرنبوت پیدائش کے وقت نمودار ہوئی یا جب آپ دو دفعے پینے کے زمانہ میں شق صدر کے وقت دو فرشتوں میں سے ایک نے آپ کو مرتکب کی ہے۔ پہلی روایت ابن سید الناس کی ہے اور دوسری روایت مفلطھل کی ہے جو تیجی بن عابد (صیغہ تمیض) یعنی ایسے الفاظ سے روایت کی گئی جن سے روایت کا ضعف ہوتا معلوم ہوتا ہے) اور تیسرا صحیح اور اثابت ہے اور رہی حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی بات تو اسے طیالسی اور حارث نے اپنی مسانید میں بیان کیا ہے اور ابو قیم نے دلائل میں آپ **صلوات اللہ علیہ وسلم** کا یہ ارشاد نقل کیا ہے کہ آپ نے فرمایا کہ جبرائیل علیہ السلام نے میری پشت پر مرتکب جس کا اثر میں نے اپنے دل میں محسوس کیا۔ ابوذر کی حدیث جو احمد نے روایت کی ہے اور یہ حق نے اسے دلائل میں ذکر کیا اس سے ملتی جلتی ہے اور میرے خیال میں ان احادیث میں تقطیق ہو سکتی ہے کہ ہر مرتبہ افادہ میں زیارتی کا ظہور ہوا۔ یعنی پیدائش طور پر بھی اور اس کے بعد کسی فائدے کی زیارتی کے لئے دوبارہ سے بارہ لگائی گئی ہو) جیسے کہ آپ **صلوات اللہ علیہ وسلم** کے مختون پیدا ہونے میں اختلاف ہے کہ کیا آپ مختون پیدا ہوئے یا پیدائش کے بعد آپ کا ختنہ ہوا۔

اور طیرانی اور ابو قیم وغیرہ مانے بواسطہ حسن حضرت انس **صلوات اللہ علیہ وسلم** روایت کی ہے کہ آپ **صلوات اللہ علیہ وسلم** نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے مجھے جو اعزازات اور کرامات حاصل ہیں ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ میں ختنہ شدہ پیدا ہوا اور بفرض ختنہ میرے مقام ستر کو کسی نے نہیں دیکھا۔

اور ابن سعد والی حدیث جو انھوں نے عطا خراسانی سے روایت کی ہے اور عطا خراسانی نے عمرہ سے انھوں نے ابن عباس سے اور ابن عباس نے اپنے والد سے (رضی اللہ تعالیٰ عنہم) روایت کی ہے کہ آپ **صلوات اللہ علیہ وسلم** ختنہ شدہ اور ناف بریدہ پیدا ہوئے اور آپ کے دادا نے آپ کی ایسی پیدائش پر بڑی سرت کا اظہار فرمایا کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ میرا بیٹا (پوتا) بڑی شان والا ہوگا۔

ابو جعفر طبری نے اپنی تاریخ میں نقل کیا ہے کہ آپ **صلوات اللہ علیہ وسلم** محفوظ یعنی ختنہ شدہ پیدا ہوئے اور حکیم ابو عبد اللہ ترمذی نے کہا کہ آپ مختون پیدا ہوئے۔ اور ابن عبد البر نے اپنی کتاب تحریم میں روایت بیان کی ہے کہ آپ کے دادا نے پیدائش کے ساتویں دن آپ کا ختنہ کیا اور اس تقریب میں لوگوں کو کھانا کھلایا، میرا

تکہ اسم (حمد) تعریف کیا ہوا مسی کے مطابق ہو جائے اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ نام (اساء) آسمان سے آنارے جاتے ہیں۔

حضرت حسان رض نے اس کی نہایت حسین مظہر کشی فرمائی ہے۔

وَضِمْ لَا إِلَهَ إِلَّا نَبِيُّ الِّيْ أَسْمَى  
إِذَا قَالَ فِي الْخَمْسِ الْمُنْوَذِنِ لِتَهْدِي  
وَشَقْ لَهُ مِنْ أَسْمَهُ لِيَجْلِدَ

فِزُوُ الْعَرْشِ مُحَمَّدٌ وَ هَذَا مُحَمَّدٌ  
(اور اللہ نے نی کا نام اپنے نام کے ساتھ ملایا) جب مکون ن پانچ وقت ازاں میں  
اشد کرتا ہے۔ اور اس کا نام اپنے نام سے نکلا تاکہ اس عظمت سے نوازے صاحب  
عرش خود تو محدود ہے اور یہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔  
تغادی کرنے کے لئے یا تو شروع سے بحقیقت الٰہی آپ کے دادا نے آپ کا یہ نام رکھایا  
بذریعہ خواب انھیں یہ نام بتایا گیا۔

اور ابو ریج بن سالم کلامی کرنے کے لئے لوگوں کا غالب گمان بھی ہے کہ  
عبدالعقل بن خواب دیکھا کر چاندی کی ایک زنجیران کی پشت سے نکلی اس کا ایک  
کنارہ تو آسمان کی بلندی چھو رہا تھا اور دوسرا نہیں میں پوست تھا اور ایک کنارہ  
شرق میں اور دوسرا مغرب میں اور پھر وہ زنجیر سٹ کر ایک درخت بن گیا اور اس  
کے ہر پتے پر فور تھا اور مشرق و مغرب کے لوگ اس سے لٹکے ہوئے تھے۔ آپ کے  
دادا نے یہ خواب مجرکہ تھا اور میرے اس کی یہ تبیر تھا کہ تمہاری پشت سے  
ایک پچ پیدا ہوا مشرق و مغرب کے لوگ اس کے چیزوں کا ہوں گے اور نہیں و آسمان  
والے اس کے شاخوں ہوں گے اسی لئے آپ کا نام محمد رکھا گیا اور حضرت آنہ نے  
بھی یہ بیان کیا کہ مجھے خواب میں بتایا گیا ہے کہ اس کا نام محمد رکھنا بہرحال آپ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے دو اسم گرامی ہیں محمد اور احمد جیسے کہ قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ  
ہے محمد رسول اللہ۔ محمد اللہ کے رسول ہیں۔ (صلی اللہ علیہ وسلم) اور دوسرا ارشاد ہے  
وہ بشر ایک رسول ہاتھی من بعلی اسماء الحمد اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام ایک رسول کی  
خوشخبری سنانے والے ہیں کہ میرے بعد ایک رسول آئے گا اس کا نام احمد ہو گا۔

حاکم نے اپنی صحیح میں روایت کیا ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام نے نام محمد  
صلی اللہ علیہ وسلم عرش پر دیکھا اور اللہ عزوجل نے آدم علیہ السلام کو فرمایا لولا محمد ما  
خلفت کہ اگر محمد نہ ہوتے تو میں تھیجے بھی پیدا نہ کرتا۔ اور رہی نولاک لہذا خلفت

الا فلاکی کی صحت کی بات تو معنی یہ صحیح ہے اگرچہ صنعتی نے اسے موضوع کہا ہے۔  
قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ احمد و محمد کا مستحق ہوتے ہوئے فراتے ہیں کہ احمد افضل  
کے وزن پر اس تفصیل مبالغہ کا مینڈ ہے اس کا معنی ہے کہ جس سے بکفرت صفت  
حمد صادر ہوئی ہو اور محمد بر وزن صدور محمد کے لحاظ سے اجل اور دنیا و آخرت میں بحاظ حمد  
جائے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم صدور محمد کے لحاظ سے اجل اور دنیا و آخرت میں بحاظ حمد  
آپ تمام لوگوں سے فوقیت رکھتے ہیں اسی لئے آپ احمد الحمدودین اور احمد الحمدین ہیں  
اور بروز قیامت میدان محشر میں نوازے حمد (حمد کا جھنڈا) بھی آپ کے پاس ہو گا تاکہ  
کمال حمد کی تکمیل ہو اور میدان محشر میں آپ صفت سے مشور ہوں گے اور آپ کو  
مقام محمود پر رونق افروز کیا جائے گا اور وہاں اولین و آخرین آپ کی مدح سرائی کریں  
گے اور وہاں پر حمد کا دروازہ کھول دیا جائے گا اور صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی  
روایت صحیحہ کے مطابق آپ کو عدیم النظر مقام سے نوازا جائے گا جو کسی کو بھی  
میر نہیں ہو گا اور سنئے انبیاء سابقہ کی کتب میں آپ کی امت کو حمدین کے نام سے  
موسوم کیا گیا لہذا آپ ہی کا شایان شان ہے کہ آپ کا اسم گرامی محمد و احمد ہو (ع)  
صلی اللہ علیہ وسلم اور ان دو مقدس ناموں میں آپ کے عجیب و غریب خصائص اور  
رنگارنگ علامات ہیں نیز یہاں ایک اور حیرت انگیز بات بھی ہے کہ آپ کی تشریف  
آوری سے قبل کسی کے یہ دو نام نہیں ہوئے اور اللہ تعالیٰ نے انھیں آپ کے لئے  
محفوظ رکھا بہر حال آپ کا اسم گرامی احمد جو کتب سابقہ میں مذکور ہے اور انبیاء علیم  
السلام جس کی آمد کی بشارت دیتے رہے تو حکمت ایزدی نے کسی کو یہ نام رکھنے سے  
باز رکھا اور اس سے قبل کسی کو بھی اس نام سے نہیں پکارا گیا تاکہ کمزور دل کسی  
التباس اور شک میں نہ ڈے کہ کون سا آدمی احمد کا صحیح صدقہ ہے) اور اس طرح  
عرب و عجم میں کسی کا نام بھی محمد نہیں تھا ہاں البتہ آپ کی تشریف آوری سے کچھ  
قبل اس بات کا چرچا ہونے لگا کہ ایک نبی بیویت ہو گا جن کا اسم گرامی محمد ہو گا  
صلی اللہ علیہ وسلم پھر قبائل عرب میں سے کچھ لوگوں نے اس امید و خواہش کے پیش نظر  
اپنے بیٹوں کا نام محمد رکھنا شروع کر دیا یا شاید فتح نبوت کا تاج ان میں سے کسی کے سر  
چھلکا جائے لیکن اللہ خوب جانتا ہے کہ منصب رسالت سے کس کو نوازا ہے پھر  
شرست کی وجہ سے جن کا نام محمد رکھ بھی دیا گیا تو انھیں اللہ تعالیٰ نے دعوے نبوت  
سے باز رکھا اور دوسرے لوگوں میں سے کسی کو انھیں نبی کرنے سے باز رکھا اور کسی  
ایسے سبب کے انہمار سے بھی باز رکھا جس کی وجہ سے کوئی آپ کے بارے میں

مٹکوک ہو۔ اور ان باتوں سے باز رکھنے کا یہ فائدہ ہوا کہ کوئی آپ کا مدقائقی ہی نہ رہا اور نبی کملانا و کہنا آپ کے لئے قطعی و یقینی ہو گیا۔  
امام سخاوی فرماتے ہیں کہ آپ کے اماء گرامی بست زیادہ ہیں بعض نے کہا کہ ان کی تعداد ایک ہزار ہے لیکن اس میں اکثر اماء گرامی ایسے افغان سے مانوز ہیں جن سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم متصف ہیں ان ہزار اماء مبارک میں سے کچھ مجموعہ "القول البديع" میں جمع کیا اور ان کے نصف کے لگ بھگ بھی جمع نہیں کئے۔

اور یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہے کہ کثرت اماء مسی کی جلالت شان کی روشن دلیل ہے۔ اور آپ کی عظمت شان کے اظہار کے لئے یہی کافی ہے کہ اللہ عزوجل نے آپ کو اپنے اماء حسنی سے مشرف اور صفات علیا سے متصف فرمایا، چیز کہ شفاء وغیرہ میں بڑی وضاحت سے بیان ہوا ہے اور میں کہتا ہوں کہ شیخ المشائخ حافظ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اپنے ایک رسالہ میں آپ کی پانچ صد اماء گرامی جمع فرمائے ہیں میں نے اپنی صوابید کے مطابق ان میں سے عمدہ اشیجھے اور اعلیٰ لے لئے اور ننانوے اماء مبارک پر اقتدار کیا۔

آپ کی نظریہ ناممکن ہے.....

هذا العجیب فمثلا لا يولد والنور من وجنته يتقد جبريل نلای فی منصته حست  
هذا مليح الكون هنا احمد هنا مليح الوجه هنا المصطفى هنا جميل الوصف هنا  
المستد هنا جليل النعم هنا المرتقى هنا كحمل الطرف هنا الامجد هنا الذي  
خلعت عليه ملائکة ونفاس نظيره لا يوجد

یہ ایسے کیتا جیسی ہیں جن کی نظریہ پیدا ہوتا ناممکن ہے۔ اور ان کے رخسار نے نور کے سوتے پھوٹ رہے ہیں۔ جریکل علیہ السلام مجلہ حسن میں پکارا گئے۔ یہ حسین کائنات ہیں یہ احمد ہیں صلی اللہ علیہ وسلم پر کوش چرسے والے ہیں یہ مصطفیٰ (برگزیدہ) ہیں صلی اللہ علیہ وسلم یہ نہایت اچھی تعریف والے ہیں یہ کائنات کا بلاء ہیں صلی اللہ علیہ وسلم یہ بڑی تعریف والے ہیں یہ بڑے پسندیدہ ہیں (صلی اللہ علیہ وسلم) یہ سرگین آنکھوں والے ہیں یہ بڑی عظمت والے ہیں۔ یہی وہ عظیم ہستی ہے جسکی عمدہ لباس و نفاس سے نوازا گیا۔ حق تو یہ ہے کہ آپ کی نظریہ ناممکن نہیں۔ (صلی اللہ علیہ وسلم)

(\*) انتاج نظریہ علامہ فضل حق خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب "حقیقت الفتوی" کا مطالعہ فرمائیں۔ اصل رسالہ فارسی میں ہے اور اس کا ترجمہ علامہ محمد عبد الحکیم صاحب شرف قادری نے فرمایا آپ اسے کتبہ قادریہ جامعہ نظامیہ اندر ون لوہاری گیٹ لاہور سے منتقل کر پڑھیں جس

سے آپ کی روح کو سرور اور ایمان میں جلاو آؤ گی پیدا ہو گی کتاب کے اصل مسودہ کی نوک پک سیدھی کرنے میں مترجم بھی علامہ موصوف کے ساتھ بخوبی لاجری میں جاتا رہا۔ "القول البیع" فی الصلوة علی النبی الشفیع) امام سخاوی رحمۃ اللہ علیہ کی ایمان افروز اور باطل سوز کتاب ہے جس سے اور نداۓ روح میر آتے ہیں۔ لاعانی کتب خانہ تحصیل جامع مسجد دو دراوزہ یا لکوٹ نے اسے شائع کرنے کا شرف حاصل کیا ہے۔ صاحب ذوق اسے منکرا کر اپنا شوق پورا کر سکتے ہیں نیز یہ کتب مکتبہ "زنائے مصطفیٰ" سے بھی دستیاب ہیں۔)

### تاریخ پیدائش.....

امام ترمذی نے اپنی کتاب جامع ترمذی میں قبس بن مخرجه اور ابن اشیم کی حدیث نقل فرمائی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیدائش اصحاب فیل کے مشہور و معروف سال میں ہوئی اور امام یعنیقی نے دلائل میں سوید بن خلفہ کی حدیث نقل کی جو محفوظ میں سے تھے۔ نیز امام یعنیقی اور ان کے استاد حاکم نے بھی اسی طرح روایت کی ہے اور استاد اور شاگرد دونوں نے اسے بواسطہ حاج بن محمد صحیح قرار دوا ہے اور حاج بن محمد نے یونس بن ابو اسحاق سے اور انھوں نے اپنے والد سے اور ان کے والد نے سعید بن جبیر اور سعید بن جبیر نے ابن عباس سے روایت کی ہے رحمۃ اللہ تعالیٰ عنہم اور ابن سعد نے عام الفیل کی بجاے یوم الفیل کا لفظ مردی ہے اور حاکم نے بھی بواسطہ حمید بن ریح اور حمید نے حاج سے ایسے ہی روایت کیا ہے اور کما لفظ یوم الفیل میں حمید متفرد ہے اسی لئے انھوں نے ابن مسکین کی روایت کا تعاقب کیا ہے لیکن عام الفیل کے لفظ والی روایت محفوظ ہے۔ عام الفیل کی جگہ کسی اور لفظ (یوم الفیل) کے متنافی نہیں (عام الفیل کے دن کی وضاحت نہ ہونے کی وجہ سے اس میں اختال موجود ہے کہ آیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت باسعادت عام الفیل میں یوم الفیل ہی کو ہوئی یا کسی اور دن)

علامہ عبدالبر فرماتے ہیں کہ یہ اختال بھی ہو سکتا ہے کہ یوم سے مرادون لیا جائے جس دن اللہ تعالیٰ نے ہاتھی کو بیت اللہ کو روند نے سے روکا اور اس کے لانے والوں کو تباہ و بریاد کر دیا اور یہ بھی نہیں ہے کہ یوم سے عام مراد (سال) ہو۔

امام سخاوی فرماتے ہیں کہ ہمارے شیخ پلے اختال کی طرف مائل ہیں کیوں کہ کبھی یوم بول کر مطلق وقت مراد لیا جاتا ہے جیسے یوم فتح اور یوم بد رے حقیقت یوم ہے تو اب یوم الفیل کا لفظ عام الفیل سے خاص ہو گا۔ اور ابن حبان نے اپنی تاریخ کی ابتداء میں ایسی بات کی تصریح کی ہے وہ فرماتے ہیں کہ آپ کی پیدائش عام الفیل کو اس دن

ہوئی جس دن اللہ تعالیٰ نے ابائل پرندوں کو اصحاب فیل پر مسلط کر دیا تھا اور امام نبیق نے محمد بن جعفر بن مطعم کی مرسل روایت یوم کی بجائے لفظ عام سے بیان کی ہے اور اصحاب فیل کے منظر کو حکم بن حزام اور حوبطہ بن عبد العزیز اور حسان بن ثابت نے پیش خود دیکھا ہے اور ان تمام کی عمر ۲۰ سال ہوئی ہے اور ابراہیم بن المنذر کہتے ہیں کہ عام فیل یعنی جس سال ہاتھی والوں نے خانہ کعبہ پر حملہ کیا تھا میں آپ کی پیدائش کے بارے میں ہمارے اکابر میں سے کسی نے شک شہیں کیا اور جن لوگوں نے عام فیل میں آپ کی پیدائش پر اجتماع نقل کیا ہے ان میں سے این قبیلہ ہیں اور پھر عیاض ہیں اور ابن وجہ نے کہا کہ آثار سلف اور سنن کی روشنی میں عام فیل پر ہی علماء کا اتفاق ہے اور ابن قیم نے بھی تو اتفاق کا قول کیا ہے تو اس کی محدث اور قابل اعتماد شخصیات کی میں جن کی وجہ سے اس نے اتفاق کا قول کیا ہے لیکن اس میں اختلاف ثابت ہے اور اس خلاف کی وجہ سے بہت سے اقوال ہیں ایک قول کے مطابق آپ ﷺ کی پیدائش اصحاب فیل کے واقعہ کے چالیس سال بعد ہوئی یہ ابو زکیر یا علائی کا قول ہے جسے ابن عساکر نے اپنی کتاب "ترجمۃ النبویہ" اپنی پہلی تاریخ سے لیا ہے یا آپ کی پیدائش واقعہ عام فیل کے تمیں سال بعد ہوئی اسے موئی بن عقبہ نے زہری سے نقل کیا ہے یا پھر آپ کی پیدائش واقعہ عام فیل کے تیس سال بعد ہوئی اسے ابن عساکر نے شعیب بن شعیب کی روایت سے بیان کیا ہے یا پھر آپ کی پیدائش واقعہ عام فیل کے پدرہ سال بعد ہوئی اسے ابن کلبی نے اپنے والد سے اور انھوں نے ابو صالح سے اور ابو صالح نے حضرت ابن عباس سے بیان کیا ہے رضی اللہ تعالیٰ عنہم لیکن حضرت ابن عباس ﷺ کی محدث روایت وہی ہے جو پسلے مذکور ہوئی یا پھر آپ کی پیدائش واقعہ اصحاب فیل کے ایک ماہ بعد ہوئی اور یہ ابن عبد البر سے مروی ہے یا وہ پھر آپ کی پیدائش واقعہ فیل کے دس ماہ بعد ہوئی اسے بھی ابن عساکر نے بواسطہ عبد الرحمن ابن ابی زبی روایت کیا ہے یا تمیں دن کے بعد یا چالیس دن کے بعد امام حنفی فرماتے ہیں کہ عوام میں یہ جو مشور ہے کہ آپ کی ولادت باسعادت بادشاہ (نوشیروان) کے زمانے میں ہوئی اس کا کوئی ثبوت اور اصل نہیں۔

اور بعض نے تاریخ سے بے خبری اور ناقلوں سے بیان تک بے تکی بات کہ ذاتی کہ آپ کی پیدائش کسری نوشیروان کے زمانہ میں مکہ میں ہوئے ہونے پر علماء کا اتفاق ہے اور اس میں علماء کا کوئی قسم کا کوئی اختلاف نہیں۔ علامہ زرکشی فرماتے ہیں کہ یہ

بالکل جھوٹ اور باطل ہے، علامہ سیوطی فرماتے ہیں کہ امام نبیق نے شب الایمان میں ذکر کیا ہے کہ ہمارے نبی ﷺ کے بارے میں بعض جملاء سے جو یہ منتقل ہے کہ آپ کی ولادت باسعادت نوشیروان بادشاہ کے زمانہ میں ہوئی ہمارے شیخ عبداللہ حافظ نے اسے باطل قرار دیا ہے اور پھر بعض صالحین کو خواب میں رسول اللہ ﷺ کی زیارت ہوئی اور آپ سے ابو عبد اللہ کی بات دریافت فرمائی تو آپ نے اس من گھڑت حدیث کی تکذیب و ابطال میں ابو عبد اللہ کو سچا قرار دیا اور حضور نے فرمایا کہ یہ ہرگز میری حدیث نہیں (کہ میں نوشیروان کے زمانہ میں پیدا ہوا)۔

اے سائل! اگر تو یہ دریافت کرنا چاہے کہ انسان کی جمال کی میں ہوتی ہے اس کا مدفن بھی وہیں ہوتا ہے تو اس ضابطہ کا تقاضا یہ ہے کہ آپ ﷺ کا مدفن بھی مکہ مکرمہ ہی ہو کیوں کہ آپ کی تراب مبارک بھی مکہ سے لی گئی ہے۔

صاحب عوارف نے اس سوال کا جواب دیا (اللہ تعالیٰ ان کے عوارف سے ہمیں نوازے اور ان کی نوازوں سے ہم پر میرانی فرمائے کہ) فتح علیہ السلام کے طفان کے وقت جب پانی موجود ہوا تو اس نے جھاگ کو اوہرا درہ کناروں پر پھینک دیا تو آپ ﷺ کا جھاگ کا جو ہر وہاں قرار پذیر ہوا۔ جہاں مدینہ متورہ میں آپ کا مزار پاک ہے۔ لہذا آپ ﷺ کی بھی تھے اور مدینی بھی کیوں کہ آپ کی ولادت باسعادت کہ مکرمہ میں ہوئی۔ تربت و مدفن، مدینہ متورہ میں زادہ اللہ شرفا و تعظیماً اور پھر اس میں بھی اختلاف ہے کہ آپ کی ولادت کس ماہ میں ہوئی اور مشور یہی ہے کہ آپ کی پیدائش ربیع الاول شریف میں ہوئی اور جہسور علماء کا قول بھی یہی ہے اور ابن جوزی نے اسی قول پر علماء کا اتفاق نقل کیا مگر اتفاق والی بات محل نظر ہے کیوں کہ بعض نے کہا کہ آپ کی پیدائش صفر میں ہوئی اور بعض نے کہا کہ ربیع الاول میں ہوئی اور بعض نے رجب کو آپ کی پیدائش کا مہینہ قرار دیا ہے مگر ان میں سے کوئی بات بھی درست نہیں اور بعض نے کہا کہ آپ کی پیدائش کا مہینہ رمضان المبارک ہے اور یہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی ایک غیر صحیح سند سے مروی ہے اور یہ اس قول کے موافق ہے جس میں آتا ہے کہ آپ ایام تشریق حکم مادر میں تشریف لائے اور آپ کی پیدائش کے بارے میں عجیب و غریب تر قول یہ ہے کہ آپ عاشورہ، دسویں حرم مکرم کو پیدا ہوئے پھر اسی طرح مدینہ کے دن میں اختلاف ہے کہ آپ کون سے دن پیدا ہوئے بعض نے کہا کہ ربیع الاول شریف اور پھر کامی و دن تھا لیکن تاریخ معلوم نہیں اور جہسور کا قول ہے کہ دن معین ہے بعض نے کہا ہے کہ ربیع الاول کی دو

ابن ابی شیبہ اور ابو قیم نے دلائل میں ذکر کیا کہ آپ طلوع فجر کے وقت جلوہ افروز ہستی ہوئے اور بعض نے کہا ہے کہ رات کے وقت اور زرشکی فرماتے ہیں کہ صحیح یہی ہے کہ آپ کی ولادت باساعت دن کے وقت ہی ہوئی۔ اور میں کہتا ہوں کہ علامہ قسطلانی نے اس سلسلہ میں بڑی عجیب تر بات فرمائی ہے کہ آپ ﷺ کی پیدائش کی رات کو تین وجہ سے لیلت القدر سے افضل قرار دیا ہے اور کہا کہ مطلق کو مقید نہیں کہا جاسکتا حالانکہ شب قدر کی افضلیت اس میں عبادت کرنے کی وجہ سے ہے لیکن شب قدر کی افضلیت شادت نفس قرآنی کی وجہ سے ہے کہ لیلۃ القدر خیر من الف شهر کہ شب قدر کی عبادت ہزار ماہ کی عبادت سے بہتر ہے۔ اور آپ ﷺ کی شب ولادت کی یہ افضلیت کتاب و سنت اور علماء ائمہ میں کسی کے قول سے معلوم نہیں ہوتی (یاد رہے کہ یہ کلام اس صورت میں ہے جو رات آپ کی ولادت کے علاوہ سال پر سال آتی ہے رہی وہ خاص رات مبارک جو گذر چکی ہے اور جس میں آپ کی ولادت باساعت ہوئی تو وہ ہزارہا شب سے بہتر ہے کیونکہ شب قدر کو یہ فضیلت و برکت اسی پا برکت رات کی وجہ سے حاصل ہوئی)

شب ولادت میں سب مسلمان نے کیوں کریں مال و جان تربیا  
بولہب میجھے سخت کافر خوشی میں جب فیض پارہے ہیں

(حکیم الامم سمجھاتی)

اور ابن دحیہ کا اس قول کو کہ آپ کی ولادت کے وقت ستارے زمین پر گرتے تھے اس لئے ضعیف قرار دیتا کہ آپ کی ولادت دن کے وقت ہوئی (اور دن کے وقت ستارے نہیں ہوتے صحیح نہیں کیوں کہ ستاروں کا گرنا بطور تجزیہ تھا۔ لذا اس میں دن اور رات کی کوئی تخصیص نہیں، چاہے ولادت باساعت دن کے وقت ہو یا رات کے وقت اس سے کچھ فرق نہیں پڑتا نیز علاوہ اذیں آپ کی ولادت طلوع فجر کے بعد ہوئی اور ستاروں کا اس وقت رات کی طرح غلبہ ہوتا ہے یا یہ جواب دیا جائے گا کہ جس رات کی صبح کو آپ کی ولادت ہوئی تھی اس رات کو ستاروں کا گرنا آپ کی پیدائش کے قرب و نزدیک کے اطمینان کے لئے تھا کیوں کہ جسے کسی چیز کا قرب حاصل ہوا اسی چیز کا حکم دیا جاتا ہے۔ اور اسی طرح آپ کی مدت حل میں بھی اختلاف ہے بعض نے تو بعض نے دس، بعض نے سات اور بعض نے چھ ماہ کا قول کیا ہے۔  
قسطلانی فرماتے ہیں کہ آپ کی پیدائش محمد بن یوسف کے گھر میں ہوئی جو مجاہ

تاریخ تھی اور بعض نے کہا کہ آئندہ تاریخ تھی اور شیخ قطب الدین قسطلانی فرماتے ہیں کہ اکثر محدثین نے اسی روایت کو اختیار کیا اور یہ ابن عباس اور جیبریل بن مطعم رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے محقق ہے اور یہی اکثر ان لوگوں کا قول ہے جنہیں اس بارے میں کچھ معرفت حاصل ہے اور حیدری اور اس کے شیخ ابن حزم کا بھی یہی قول ہے اور قضائی نے عیون العارف میں اسی پر علم بیت والوں کا اجماع لقی کیا ہے اور بعض نے دس ریچ الاول کا قول کیا ہے اور بعض نے بارہ ریچ الاول شریف اور اہل مکہ اس پر متفق ہیں کیوں کہ بارہ ریچ الاول شریف کو ہی اہل مکہ آپ کی جائے ولادت کی زیارت سے مشرف ہوتے ہیں۔

بعض نے سترہ اور بعض نے یا تین ریچ الاول شریف کا قول کیا ہے اور مشور یہی ہے کہ آپ کی ولادت باساعت ۱۲ بارہ ریچ الاول شریف بروز پیر ہوئی اور یہ ابن احراق وغیرہ کا قول ہے اور اسی طرح پیدائش کے دن میں بھی مختلف روایات ہیں اور مشور یہی ہے کہ آپ پیر کے دن جلوہ افروز ہوئے۔

ابو قاتاہ الانصاری ﷺ سے مروی ہے کہ آپ سے پیر کے دن روزہ رکھنے کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ اس دن میری پیدائش ہوئی ہے اور اسی دن مجھے ثبوت سے سرفراز کیا گیا (یہ امام مسلم سے مروی ہے) اور آپ کا یہ ارشاد اس بات پر ولالت کرتا ہے کہ آپ کی پیدائش دن کے وقت ہوئی۔

اور مند میں ابن عباس (رضی اللہ تعالیٰ عنہما) سے مروی ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ آپ ﷺ اکی ولادت کا دن بھی پیر ہے اور بعثت کا دن بھی پیر ہی ہے اور پیر کے دن ہی آپ نے مکہ کرمنہ سے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت فرمائی اور مدینہ منورہ میں تشریف آوری بھی پیر ہی کو ہوئی۔ اور حجر اسود نصب کرنے کا معاملہ بھی پیر ہی کو آپ نے طے فرمایا۔

جس سالی گھری چکا طبیہ کا چاند  
اس دل افروز ساعت پر لاکھوں مسلم  
(اعلحضرت فاضل بریلوی)

اور علامہ قسطلانی فرماتے ہیں کہ مکہ بھی پیر کے دن فتح ہوا اور سورہ نامہ کے اس حصے کا نزول جو اس آیہ مبارکہ پر مشتمل ہے الیوم اکملت لكم دینکم و اتممت علیکم نعمتی و وضیت لكم الاسلام دینا (پ ۶، رکع ۳، آیہ ۳) بھی پیر ہی کو ہوا اور یہ نزول کے لحاظ سے آخری سورت ہے۔

میں تو اسے ضرور لے آؤں گی، تو میں اسے لینے کے لئے چل پڑی تو آپ اونی کپڑے میں لپٹنے ہوئے تھے جو دودھ سے بھی زیادہ سفید تھے جس سے کستوری کی ملک آرہی تھی اس کے نیچے بزرگ شیم کا کپڑا تھا جس پر آپ پیٹھے کے مل سوئے ہوئے خراٹے لے رہے تھے۔ آپ کے حسن و جمال کی وجہ سے میرا دل شفقت سے بھر آیا اور میں نے ان کو بیدار کرنا مناسب نہ سمجھا۔ میں نے قریب ہو کر ان کے پیٹھے پر ہاتھ رکھا تو آپ تمیم بھرے انداز میں بیدار ہوئے اور اپنی چشمیں مبارک کھولیں اور نورانی نگاہ سے مجھ پر نظر ڈالی تو آپ کی آنکھوں سے نور نکل کر آسمان کی بلندیوں میں جاگریں ہوا اور میری نظریں جمی رہ گئیں میں نے محبت بھرنے انداز میں آپ کی پیشانی کو بوس دیا اور میں نے دایاں پستان انھیں پیش کیا آپ نے حسب فشا کچھ دودھ نوش فرمایا پھر میں نے انھیں باسیں پستان کی طرف لوٹایا تو آپ نے نوش فرمانے سے انکار فرمایا اس کے بعد آپ نے رضاعت کے زمانے میں کبھی بھی باسیں پستان سے دودھ فوٹھیں فرمایا۔ علماء فرماتے ہیں کہ آپ کو اللہ تعالیٰ نے مطلع فرمایا تھا کہ آپ کا دوسرا بھائی ساختی بھی ہے اس لئے آپ کو عمل کی تائید فرمادی حضرت حلیہ فرماتی ہیں کہ آپ بھی دودھ پی کر سیر ہوئے اور آپ کے بھائی بھی سیر ہوئے۔

پھر میں انھیں اسی حالت میں اپنی سواری کی طرف لے آئی اور پھر میرا خاوند اپنی نحیف اور بوزھی اوٹھی کی طرف چل پڑا تو ہم نے یہ عجیب مظاہر دیکھا کہ وہ اوٹھی دودھ سے بھری بڑی تھی اور اس نے اوٹھی کو دوہا اس نے اور میں دونوں نے اتنا دودھ پیا کہ ہم قسم سیر ہو گئے اور ہم نے ایک خوٹھال تین رات گزاری۔ میرے خاوند نے مجھ سے مخاطب ہو کر کہا کہ اے حلیہ یعنی جانو خدا کی قسم میری راست کے مطابق تم ایک مبارک پیچ لائی ہو دیکھو ذرا سوچو تو سی۔ ہم نے اسے لاکر کتنی اچھی اور برکت رات گزاری ہے اور اس کی برکت۔ اللہ تعالیٰ یہیش ہمیں منیہ خر و بھلانی سے نوازے گا تو قافلوں کی روائی کے وقت جب لوگوں نے اپک دوسرے کو رخصت کیا تو نبی ﷺ کی والد نے مجھے رخصت کیا پھر میں اپنی سواری پر سوار ہو گئی اور حمد ﷺ کو میں نے اپنے سامنے رکھ لیا حضرت حلیہ فرماتی ہیں کہ میں نے سواری کو دیکھا تو اس نے خانہ کعبہ کی طرف پھر کرتیں سجدے کئے اور پھر اس نے اپنا سر آسمان کی طرف اخليا پھر چل پڑی اور جو لوگ میرے ہم سفر تھے یہ ان کی سواریوں سے سبقت لے گئی لوگ میری سواری کی اس چال سے جوان رہ گئے دوسری عورتیں مجھ سے بیچھے رہ گئیں اور انھوں نے مجھے مخاطب کرتے ہوئے کہا کہ اے ابو

بن یوسف کا بھائی تھا۔ اور بعض نے شب اور بعض نے روم کو آپ کی جائے ولادت قرار دیا ہے اور بعض نے کہا ہے کہ آپ کی پیدائش غسان میں ہوئی۔ اور ہمارے شیخ ابن حجر عسکر فرماتے ہیں کہ صحیح اور درست یہی ہے کہ آپ کی ولادت مکہ میں ہوئی ہے اور اب مشور بھی یہی ہے۔

علماء فرماتے ہیں کہ آپ کی ولادت اس لئے حرم، رجب اور رمضان میں نہیں ہوئی تاکہ آپ کو زمانے کی وجہ سے معزز و مشرف نہ سمجھا جائے بلکہ زمانے کو آپ بے عزت ملی جیسے مکان کو مکین کی وجہ سے شرف حاصل ہوتا ہے قسطلانی فرماتے ہیں کہ آپ کی ولادت کے بارے میں مذکور ہے کہ آپ ﷺ کی قیمت ہی وقت یہ صد اگو بنجتے گئی کہ کون ہے جو اس درستیم کی کفالات کرے گا جس کی قیمت ہی چکائی شیں جاسکتی تو پرنسے پکار اٹھے کہ ہم ان کی خدمت عظیٰ کو غنیمت سمجھیں گے اور وحشیوں نے کہا کہ ہم آپ کی کفالات کے زیادہ حقوقار ہیں تاکہ اس کی کفالات کی برکت سے ہم آپ کی شرف و تقاضی کا فرضہ بجا لاسکیں اور زبان قدرت پکار اٹھی کہ اے تمام مخلوقات سنو اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمتہ قدرتہ میں ثابت کر دیا ہے کہ اس کے نبی کرم ﷺ حضرت حلیہ کی رضاوت میں ہوں گے جو حلم و بردباری کا مجسم ہیں۔ ابن اسحاق، ابن راعیہ ابولبلی، طبرانی، یعنی اور ابو نعیم نے یہاں کیا ہے۔ حضرت حلیہ سے روایت کیا۔ کہ میں قحط والے سال میں نبی سعد بن بکر کی عورتوں کے ساتھ دودھ پلانے کے لئے بچوں کی تلاش میں مکہ میں آئی۔

اور میرے پاس اپنا پچ بھی تھا اور ساتھ ایک عمر ریسیدہ اوٹھی بھی جس سے قطرو بھر دودھ بھی نہیں رستا تھا اور پیچ کی بھوک کے ڈر کی وجہ سے ہم رات کو سکون سے نہ سوتے اور میرے پستانوں میں اتنا دودھ نہیں تھا جو اس پیچ کے لئے کافی ہوتا اور نہ ہماری اوٹھی شیردار تھی جس سے پیچ کی ندما میرہ ہوتی تو اسی بے کسی اور بے بھی کی حالت میں ہم کہ کرہہ جائیں گے۔ حضرت حلیہ فرماتی ہیں کہ خدا کی قسم ہم میں سے کوئی عورت الہی نہ تھی کہ رسول اللہ ﷺ کو دودھ پلانے کے لئے اس کے پردنہ کیا گیا ہو لیکن جب یہ کہا جاتا کہ وہ درستیم ہے تو وہ آپ کو لینے سے انکار کر دیتی خدا کی قسم میرے سوا میری باقی تمام شیلیوں نے دودھ پلانے کے لئے بچہ میا کر لیا اور مجھے جب آپ کے سوا کوئی پیچ نہ مل سکا تو میں نے نامیدی کے عالم میں اپنے خاوند سے کہا کہ خدا کی قسم شیلیوں میں پیچ کے بغیر واپس جانے کو میں اچھا نہیں سمجھتی پیچ کی تلاش میں آئے والی عورتیں جو اس درستیم کو چھوڑ آئی ہیں

دیکھتے تو ان کے ساتھ کھلیں میں مشغول ہونے سے اجتناب فرماتے۔

ابن سعد، ابو نعیم اور ابن عساکر حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت حیمہ آپ کو کمیں دو رشیں جانے دیتی تھیں ایک دن انھیں خیال نہ رہا تو آپ دوپر کے وقت اپنی رضائی بس شیما کے ساتھ بکریوں کے بچوں کی طرف تشریف لے گئے تو حضرت حیمہ آپ کی جلاش کے لئے پل پریں اور آپ کو اپنی رضائی بس کے پاس پایا حضرت حیمہ نے غصے سے شیما کو کما کر کیا اس گرمی میں تو انھیں باہر لائی تو شیما نے جواب دیتے ہوئے کما کر میرے بھائی کو زرا بھر گری محسوس نہیں ہوئی میں نے تو بڑا عجیب منظر دیکھا ہے کہ باول کی گلزاری نے آپ پر سایہ کے رکھا جب آپ رکتے تو وہ باول بھی رک جاتا اور جب آپ چلتے تو وہ بھی آپ کے ساتھ ساتھ چلتا اور اسی حالت میں آپ یہاں پہنچے۔

حضرت حیمہ فرماتی ہیں کہ جب ہم آپ کو دودھ چھوڑا کر آپ کی والدہ ماجدہ حضرت آئندہ کے پاس لائے تو آپ کی جن برکات کا ہم نے مشاہدہ کیا تھا ان کی وجہ سے ہماری بڑی خواہش تھی کہ ہمارے پاس آپ کا مزید قیام ہو تو ہم نے آپ کی والدہ سے آپ کے بارے میں بات چیت کرتے ہوئے کما کر اگر آپ انھیں مزید کچھ عرصہ ہمارے پاس رہنے دیں تو اچھا ہے ایک تو یہ مزید صحت مند ہو جائیں گے اور دوسرا مکہ میں پھیلی ہوئی وباء سے بھی محفوظ رہیں گے۔ تو آپ کی والدہ انھیں واپس بھینخے پر رضامند ہو گئیں اور ہم انھیں واپس لے آئے۔ تو خدا کی قسم آپ کو واپس لانے کے دو یا تین ماہ بعد آپ کا رضائی بھائی جو ہمارے مکانات کی عقیقی جانب اپنی بکریوں کے بچوں کی دیکھ بھال کر بیان قادوڑا آیا اور اس نے گھبرائے ہوئے انداز میں کما کر وہ جو ہمارا قریشی بھائی ہے تا اس کے پاس دو سفید لباس والے آدمی آئے اور انھوں نے اسے پبلو کے مل لٹا کر ان کا پیٹ چاک کر ڈالا، حضرت حیمہ فرماتی ہیں کہ میں اور اس کا والد تیزی سے ان کی طرف دوڑے آئے ہم نے آپ کو دیکھا آپ کا رنگ متغیر تھا تو رضائی والد نے آپ کو سینے سے لکایا اور پوچھا کہ اے میرے سینے یہ کیا ماجرا ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ سفید لباس والے آدمی آئے تو انھوں نے مجھے پبلو کے مل لٹایا اور میرا پیٹ چاک کیا اور اس میں سے کچھ نکال کر پیچنک دیا اور پھر پیٹ اسی پہلی حالت میں کر دیا تو ہم ان کو بکریوں سے واپس لے آئے تو آپ کے رضائی والد نے کما اے حیمہ مجھے اپنے لخت بگر کو گزند چینچتے کا اندریش ہے تو میرے ساتھ چل اور ہمیں ان کے بارے میں کسی خوف و خطرہ کے اظہار سے پسلے گھروالوں کے

پرد کر دیا چاہئے حضرت حیمہ فرماتی ہیں کہ ہم انھیں اٹھا کر ان کی والدہ ماجدہ کے پاس لے آئے تو آپ کی والدہ حضرت آئندہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) نے فرمایا کہ ان کی واپسی کی کیا وجہ حلال نکہ تم ول و جان سے انھیں اپنے پاس رکھنے کی بڑی چاہت رکھتے ہیں ان نے کہا کہ ہمیں ان کے ضائع اور کوئی حاویہ رونما ہونے کا ذر ہے تو حضرت آئندہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) نے فرمایا کہ تمہیں جو معاملہ درپیش آیا اسے بچ بچ بیان کرو۔ انھوں نے ہمیں سچھ صورت حال بیان کرنے پر مجبور کر دیا تو حضرت آئندہ نے فرمایا کہ کیا تمہیں ان پر شیطانی اثر کا خدشہ لاحق ہوا۔ سنو اللہ کی قسم شیطان کو ان پر اثر انداز ہونے کی جرات نہیں اور یقین جانو کہ میرا یہ نور نظر بڑی شان والا ہو گا اور اس واقعہ سے تمہیں اس کی شان بتانا مقصود تھا اور آپ کا شق صدر دوبارہ اس وقت ہوا جب جیرا میل علیہ السلام غار حرامیں پہلی مرتب آپ کے پاس وہی لے کر آئے اور تیسرا مرتب آپ کا شق صدر محراج کی رات ہوا اور جب آپ کی عمر شریف چار سال کی ہوئی، بعض نے آپ کی پانچ سال، بعض نے چھ سال، بعض نے سات سال، بعض نے نو سال اور بعض نے بارہ سال اور دس دن تھائی تو آپ کی والدہ ماجدہ کا انتقال ابوعاء میں ہوا اور ابوعاء کے کمرہ اور مدینہ منورہ کے درمیان ایک جگہ کا نام ہے اور بعض نے کہا ہے کہ مقام جون میں شب ابی طالب میں آپ کی والدہ کا انتقال ہوا اور قاموں میں ہے کہ نبی کرم ﷺ کی والدہ ماجدہ کا مدفن مکہ میں شام وار نافعہ میں ہے (نوٹ) جون وہ مقدس مقام ہے کہ جہاں فتح مکہ کے موقع پر حضرت خالد بن ولید ﷺ نے نبی کرم ﷺ کے حرم کے مطابق علم نبی کا زادہ اور آپ نے کچھ عرصہ وہاں قیام فرمایا (ترجم عتیقی)

اور ابن سعد نے ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما اور زھری اور عاصم بن عمرو بن قتادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت کی مفہومیں کے لحاظ سے بعض کی حدیث بعض دوسروں سے ملتی جلتی ہے ان تمام نے بیان کرتے ہوئے کہا کہ جب آپ کی عمر چھ سال کی تھی تو آپ کی والدہ مدینہ منورہ میں آپ کے نسخیل نبی عدنی بن نبی نجgar کی ملاقات کے لئے تشریف لے گئیں اور آپ بھی والدہ کے ہمراہ تھے اور آپ کے ساتھ ام ایکن بھی اور آپ کی والدہ آپ کو دار نافعہ میں لے آئیں اور پھر انھوں نے ایک ماہ تک وہاں قیام کیا اور آپ بھی ان کے ساتھ ہی تھے آپ بھی ﷺ گھبے گھبے گھبے اپنے وہاں تھرنے کے واقعات کا تذکرہ فرماتے اور ایک مکان کی طرف دیکھ کر فرمایا کہ مجھے میری والدہ یہاں لائی تھی اور نبی عدنی بن نجgar کے لوگوں نے

نبوت سے پہچانتا ہوں جو آپ کے شانے کی بڑی کے نیچے ہے اور حکل میں سیپ سے  
ملتی جلتی ہے۔ ہم نے ان کے نشانات کا تذکرہ اپنی کتابوں میں پایا ہے بھیرہ کو آپ کے  
بارے میں یہود سے اندیشہ تھا اس کے پیش نظر اس نے ابو طالب سے آپ کو واپس  
لے جانے کو کہا اس حدیث کو ابن الی شیبہ نے روایت کیا ہے نیز اس حدیث میں یہ  
بھی مذکور ہے کہ آپ کی تشریف آوری کے وقت بادل نے آپ پر سایہ کر رکھا تھا  
کسی نے کیا خوب کما۔

ان قل بوما ظللته، غعلمه هی فی العقیقت تحت ظل القائل  
قاںل نے کہا کہ بادل نے ان پر سایہ کیا۔ دراصل یہ بادل قاںل کے سایہ کے  
نیچے تھا۔ (بہادر نہ پھر تمام کائنات آپ ﷺ کے زیر سایہ ہے۔ (ترجم))  
ابن مندہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ہند ضعیف بیان کیا  
ہے کہ ابو بکر صدیق ﷺ نی کرم ﷺ کے ہم سفرتھے ان کی عمر ۱۸ سال کی  
تھی اور نبی کرم ﷺ میں بس کے تھے اور وہ تجارت کے سلسلہ میں شام  
جاتے ہوئے ایک مقام میں ٹھہرے۔ بابا بیڑی کا ایک درخت تھا تو نبی ﷺ اس  
کے نیچے تشریف فرمائے۔ تو ابو بکر صدیق ﷺ پکھ دیرافت کرنے را ہب کے  
پاس چلے گئے جس کا نام بھیرا تھا تو راہب نے سیدنا ابو بکر صدیق ﷺ کو پوچھا کہ  
درخت کے سامنے میں بیٹھنے والا کون ہے تو انہوں نے جواب میں کہا کہ محمد بن عبد اللہ  
بن عبد المطلب تو راہب نے کہا کہ خدا کی قسم یہ نبی ہیں کیون کہ حضرت میمن علیہ  
السلام کے بعد اس کے نیچے گھر ﷺ نے ہی بیٹھتا تھا۔ راہب کی یہ بات  
حضرت ابو بکر صدیق ﷺ کے دل میں ثابت ہو گئی اور جب آپ ﷺ نے  
نبوت کا اعلان فرمایا تو سب سے پہلے ابو بکر نے ہی آپ کی ایجاد کی حافظ عقلانی نے  
اصابہ میں ذکر کیا ہے کہ اگر نذکورہ واقعہ صحیح ہو تو ابو طالب کے ساتھ سفر کے بعد کسی  
اور سفر کا واقعہ ہے اور آپ کا تیرسا سفر ہے جو آپ نے حضرت خدیجہ بنت خوبیہ بن  
اسد کے میسرہ نامی غلام کے ہمراہ ان کا مال تجارت لے کر شام تشریف لے گئے تو  
جب آپ بھری کے بازار میں پہنچے (اس وقت سفر کے وقت آپ کی عمر ۴۵ سال بر سر  
تھی) تو آپ نے ایک درخت کے سایہ میں قائم فرمایا پھر نسطور نامی راہب نے کہ  
کہ اس درخت کے سایہ میں صرف نبی ہی بیٹھتا ہے اور ایک روایت الی بھی ہے کہ  
حضرت میمنی کے بعد اور اس سفر میں میسرہ اس منظر کو دیکھ رہا تھا کہ دو پیر کے وقت  
سوہنگ کی گرفتاری سے بچانے کے لئے دو فرشتے آپ پر سایہ کر رہے ہیں اور جب دو پیر

انتہائی حسن سلوک کا مظاہرہ کیا وہ وہاں کے پاشندے یہودی تھے اور مجھے بار بار آتے  
جاتے ہوئے غور سے دیکھتے ام ایکن کا بیان ہے کہ میں نے ان میں سے ایک کو کہتے  
ہوئے تھا کہ یہ اس امت کے نبی ہیں اور یہ ان کے بھرت کی جگہ ہے اور میں نے  
ان تمام کی باقیں یاد رکھیں پھر جب آپ کی والدہ آپ کو واپس مکہ میں جا رہی تھیں  
تو جب وہ مقام ابواء میں پہنچیں تو وفات پاگئیں اور علامہ جلال الدین سیوطی کا یہ  
عقیدہ ہے کہ آپ ﷺ کے والدین جتنی ہیں البتہ جسور اس مسئلہ میں علامہ  
سیوطی کے ساتھ متفق نہیں۔ (☆) (نوٹ علامہ ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے آپ کے  
والدین کے نامی نہ ہونے سے روحی کر لیا تھا اور اس نظر عقیدہ کی وجہ سے بارگاہ ایزدی سے  
معافی مانگی تھی۔ الحمد للہ علی ملک مسئلہ بذاکی مکمل تحقیق و تفصیل کے لئے کتاب «نور  
العبین فی الہمان آباء سید الکوئین» کا مطالبہ کرنا چاہیے۔ موقوف مولانا حافظ محمد علی لاہوری۔  
لکھتے رہنے مصطفیٰ چوک دار السلام گوراؤوالہ

ام ایکن آپ کی والدی بھی اور آپ کی والدہ کی وفات کے بعد آپ کی پرورش  
بھی انہوں نے کی اور نبی علیہ السلام انھیں فرمایا کہ میری والدہ کی جگہ بھی تم  
ہی میری والدہ ہو آپ کے دادا عبدالمطلب جو آپ کے سپرست بھی تھے کی وفات  
اس وقت ہوئی جب آپ کی عمر آٹھ سال کی تھی بعض نے کہا کہ تو سال بعض نے  
دس اور بعض نے چھ سال بھی کہا اور ایک روایت کے مطابق آپ کے دادا کی عمر  
اس وقت ۱۰ (ایک سو دس سال) تھی اور بعض نے کہا کہ ایک سو چالیس سال تھی  
اور آپ کی پرورش کی ذمہ داری ابو طالب نے سنبھالی اور ابو طالب کا نام عبد مناف  
تھا اور عبدالمطلب نے اسے آپ کی پرورش کی وسیطت کی تھی کیوں کہ وہ حضرت  
عبد اللہ ﷺ کا بھائی تھا اور جب رسول اللہ ﷺ کی عمر مبارک بارہ سال ہوئی تو آپ اپنے بھائی  
میں پہنچے تو بھیرہ راہب جس کا اصلی نام جرجیس تھا نے آپ کو دیکھا اور آپ کے  
توہینت میں بیان کردہ اوصاف سے آپ ﷺ کو پہچان لیا اور آپ کا ہاتھ پکڑ کر یہ کہا کہ ہذا  
سید العالمن ہذا بیعت اللہ رحمت للعلین (ترجمہ) کہ یہ کائنات کا سردار ہے اور  
اسے اللہ رحمۃ اللہ علیمین یہا کہ میتوث فرمائے گا۔ اور بھیرہ سے پوچھا گیا کہ تمیں یہ  
کس نے بتایا تو اس نے جواب دیتے ہوئے کہا کہ یقین کچھ جب تم ان کے ہمراہ اس  
گھانی سے نمودار ہوئے تو یہاں کا کوئی درخت اور پتھر ایسا نہ تھا جو ان کے سامنے  
جگہ رینز نہ ہوا ہو اور شہرو مجرنمی کے سامنے ہی جگہ رینز ہوتے ہیں اور میں انھیں مر

کے وقت والیں کہ تشریف لائے تو حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اپنے بالا خانے میں تھیں انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ اونٹ پر سوار تھے اور دو فرشتوں نے آپ پر سایہ کر رکھا تھا۔ اسے ابو قیم نے روایت کیا ہے تو اس واقعہ کے دو ماہ اور یعنی دن بعد حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے آپ سے شادی کرنی ایک روایت کے مطابق اس وقت آپ ﷺ کی عمر ایکس سال تھی اور دوسری روایت کے مطابق تم سال اور دور جاہلیت میں بھی حضرت خدیجہ کو ظاہرہ (یاک و صاف) کے لقب سے پکارا جاتا اور پہلے آپ ابو حمال بن زرارہ (یعنی کے عقد میں تھیں اس سے دو بیٹے ہند اور حمال پیدا ہوئے پھر عشق بن عائذ مخوبی نے ان سے شادی کرنی اور اس سے بھی ہندہ نایی ایک لڑکی پیدا ہوئی اور نبی کرم ﷺ کے ساتھ نکاح کے وقت ان کی عمر چالیس سال تھی اور انہوں نے خود نبی علیہ السلام کو نکاح کی پیش کی تو آپ نے اس کا تذکرہ اپنے چاہاؤں سے کیا اور ان میں سے حضرت حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے آپ کے ساتھ جاکر خولد بن اسد سے شادی کا معاملہ طے کیا پھر حضرت خدیجہ کو پیغام نکاح دے کر آپ ﷺ نے ان سے شادی کرنی اور ہمیں اونٹ مر مرقرر ہوا اور تقویب نکاح میں حضرت سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور قیلہ معزز کے سرکدہ افراد شریک ہوئے اور آپ کے بھاگ ابو طالب نے نکاح کا خطبہ پڑھا اور اس کا ترجمہ یہ ہے۔

تمام خوبیات اللہ ہی کے لئے ہیں جس نے ہمیں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ذریت، حضرت اسماعیل علیہ السلام کی اولاد معد قیلہ اور معزز کی شاخ سے بیانی اور ہمیں اپنے گھر کا حفاظ اور اپنے حرم کا منتظم بیانی، حج کرنے کے لئے ہمارے لئے گھر بیانی اور حرم کو امن کا گوار بیانی اور ہمیں لوگوں پر حکمران مھریا۔ پھر یاد رکھو کہ کسی شخص کا بھی میرے بھائی کے لئے کہ محمد بن عبد اللہ سے موافہ کراوے گے تو کوئی بھی اس کا ہمسرو ہم پلے نہیں اگرچہ یہ مال و دولت میں کم ہے گھر مال زوال پذیر اور آنی جانی چیز ہے اور محمد (ﷺ) کی رشتہ داری تم جانتے ہیں ہو انہوں نے خدیجہ بن خلید سے نکاح کیا اور اس کے مر منجل اور غیر مر منجل (معجل) میں میرے ذاتی مال سے اتنا خرچ کیا۔ خدا کی قسم اس کے بعد ان کے لئے خبر عظیم اور مرتبہ جلیل ہو گا تو اس طرح آپ نے حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے عقد نکاح کر لیا۔

زمانہ جاہلیت میں حضرت خدیجہ کا مقام.....

جب آپ اپنی عمر کے پیشہ میں تھے تو آئے والے میلاب کی وجہ سے قریش

کو خانہ کعبہ کے گرنے کا خوف پیدا ہوا۔ انہوں نے سعد بن عاص کے علام اقوام کو کعب معظمه کی تحریر نو کے لئے کہا۔ اس وقت رسول اللہ ﷺ تحریر کعبہ میں شریک تھے اور وہ بھی قریش کے ساتھ پھر اخا اخا کرلاتے۔ قریش اپنے تمہارے بند اپنے کندھوں پر ڈالے پھر اخا اخا کرلاتے تو آپ نے بھی ایسا کہتا چاہا تو آپ کو بولتے ہوا اور صاحب تاموس کی تصریح کے مطابق یعنی آپ گر پڑے اور غیب سے یہ آواز آئے گی کہ اپنے مقام ستر کا خیال رکھو۔ آپ کو غیب سے سائی دینے والی یہ پہلی آواز تھی۔ ابو طالب یا عباس نے آپ کو کہا کہ اے میرے بھتیجے اپنی چادر سے سر ڈھانپ لو تو آپ نے فرمایا مجھے کوئی تکلیف نہیں اور جو معاملہ درپیش آیا یہ عربی کی وجہ سے درپیش آیا۔

### یعنی.....

جب آپ چالیس سال کے ہوئے یا چالیس سال چالیس دن کے یا چالیس سال دس دن کے یا چالیس سال دو ماہ کے تو ستر ہویں رمضان المبارک بروز پیر یا سات رمضان المبارک یا رمضان المبارک کی چوبیسیوں رات اور ابن عبد البر کی روایت کے مطابق آٹھ ربيع الاول بروز پیر واقعہ اصحاب قتل کے اکالتیسوں سال اللہ تعالیٰ نے آپ کو رحمتہ للحامین اور تمام کائنات کا رسول بنا کر بھیجا۔

این جریء اور ابن منذر وغیرہ میں اللہ تعالیٰ کے ارشاد لفظ جانکم رسول من افسکم کو یقیناً تمہارے پاس تم میں سے ہی رسول آیا کے بارے میں حضرت قادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کما کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو تم میں سے ہی بھیجا لذا اللہ تعالیٰ نے آپ کو جو نبوت و کرامت سے فواز اہے تم اس پر حد نہ کرو۔ سو متولی کی تکلیف آپ پر شاق گزرتی ہے اور تم میں سے جو گمراہ ہیں آپ شدت سے اللہ تعالیٰ سے ان کی ہدایت کے محتی ہیں۔

این ابو حاتم اور ابو الشخ نے اللہ تعالیٰ کے ارشاد ہنوز علیہ ماعتنتم کے بارے میں این عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت کیا کہ آپ نے فرمایا اس کا معنی مطلب یہ ہے کہ تمہاری تکلیف آپ کو سخت باؤوار ہے اور آپ دل سے چاہتے ہیں کہ کافر مسلمان ہوں اللہ عزیز علیہ ملختتم کا حصل یہ ہو گا کہ تمہاری تکلیف و مشقت آپ پر باؤوار ہے۔ تو آپ ہی کی برکت کی وجہ سے خطا نیسان اور جبر پر تم سے مواخذہ نہ ہو گا۔

اور تھیں سابقہ امتوں کی ذمہ داریوں اور مشقتوں سے آزاد کر ڈالا۔ کیوں کہ

آپ آسان یکتا ملت اور پسندیدہ اور نمایت واضح طریقہ لے کر آئے ہیں۔ اور یہ بھی ہے کہ عزیز کا تعلق ماقبل قریب سے نہ ہو اور ما قبل بعد سے اس کا تعلق ہو تو پھر عزیز کا لفظ رسول کی صفت ہو گا تو معنی یہ ہو گا کہ آپ ﷺ معزز وجود والے ہیں۔ اور کامل بخش والے عجیب حسن و جمال اور بے نظریہ بے مثال ہیں۔ یا عزیز کا مطلب یہ ہے کہ آپ ہمارے ہاں کرم و عزت والے ہیں تو اے لوگوں تم بھی ان کی عزت و اکرام مدد اور تعظیم کرو۔

اور ارشاد باری تعالیٰ نومنوا بالله و رسوله و تعززو کی قوات شانہ جما تعزرو کی راء کے سجائے زاء آئی ہوئی ہے مذکورہ معنی کو منوید ہے۔  
یا عزیز کا معنی یہ ہے کہ آپ خاتم النبیین ہونے کی وجہ سے تمام رسولوں پر

غالب ہیں یا آپ کا دین ہر زمان و مکان کو شامل ہونے کی وجہ سے تمام ادیان پر غالب ہے۔ اس لئے آپ تمام رسولوں پر غالب ہیں یا اس لئے آپ غالب ہیں کہ جیسے آپ دوستوں پر میران ہیں ایسے ہی آپ دشمنوں سے بدله لیتے ہیں تو اب علیہ ماعت کا یہ معنی ہو گا کہ آپ تمہاری تکلیف کو اپنی تکلیف سمجھتے ہیں اور تمہاری مشقت آپ پر ناگوار گزرتی ہے۔ کیوں کہ آپ رحمۃ للعلمین یعنی تمام کائنات کے لئے رحمت اور رافتہ للملومین اور تمام مسومنین کے لئے بحسر رافت ہیں ﷺ

اور حسنه علیکم کا یہ معنی ہو گا کہ آپ ﷺ تمہارے ایمان لائے ثابت قدم رہنے اور تمہارے ساتھ حسن سلوک کرنے پر حرص ہیں تو اب بالملومین رووف الرحیم کا مطلب یہ ہو گا کہ آپ خصوصاً موسمنین پر اختیال رافت اور شفقت و راہنمائی اور میراثی و رحمت فرماتے ہیں۔

ابن حاتم نے حضرت عکرم ﷺ سے روایت کی ہے انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جبرايل علیہ السلام میرے پاس تشریف لائے اور انہوں نے مجھے کہا ہے محمد ﷺ کے تمہارے رب نے تمہیں سلام کہا ہے اور تمہاری طرف یہ فرشتہ بھیجا ہے جو پہاڑوں کا منتظم ہے اور یہ آپ کا ہر حکم ماننے پر مامور ہے آپ چاہیں تو کفار پر پہاڑ گراوئے جائیں اور اگر آپ کی مرضی ہو تو ان پر پھر بر سار انہیں جاہ کرو یا جائے اور اگر آپ کی مرضی ہو تو انہیں زمین میں دھناؤ دیا جائے بہر حال جیسے آپ کی رضا ہو تو آپ ﷺ نے فرمایا اے ملک الجبال (پہاڑوں کے فرشتے) مجھے ان سے امید ہے شاید کہ ان کی اولاد سے کوئی لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کتے ہوئے حلقة بگوش اسلام ہو جائے تو ملک الجبال نے آپ کا یہ

شفقت بمرا جواب سن کر کہا کہ درحقیقت آپ ایسے ہی ہیں جیسے کہ تمہیں تمہارے رب نے رووف الرحیم کہا۔

ابن مرویہ بروایت ابو صالح حنفی فرماتے ہیں کہ حضرت عبداللہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ان اللہ و رحیم یقیناً اللہ رحیم ہے اور وہ رحیم کو ہی اپنی رحمت کا صدقہ بناتا ہے۔ ہم نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیک وسلم ہم میں سے ہر ایک اپنے ماں و اولاد پر رحیم ہے تو پھر ہم میں سے ہر ایک رحیم ہی ہوا پھر آپ کی یا کسی کی کیا خصوصیت ہوئی تو آپ نے فرمایا رحیم کا جو محدود سامطلب تم نے سمجھا وہ مطلب نہیں بلکہ رحیم کا وہ مطلب ہے جو ارشاد خداوند سے معلوم ہو رہا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

لقد جانکم رسول من انفسکم عزیز علیہ ملعمتم حربیع علیکم بالملومین رووف وحیم تو حدیث شریف میں اس طرف اشارہ ہے کہ آپ جو رحیم ہیں تو آپ کی رحمت کی عمومی حیثیت بھی ہے اور خصوصی حیثیت بھی اور تمہاری رحمت کی محدود ہی خصوصی حیثیت ہے۔

جیسے کہ ایک صحیح حدیث میں مروی ہے کہ لا یومن احدکم حتی یحب لاخیہ ملیکحب لنفسه (ترجمہ) کہ تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک کامل مومن نہیں کہا سکتا جب تک وہ اپنے لئے پسند کرہے چری اپنے بھائی کے لئے پسند نہیں کرتا۔ اور اسی طرح ایک اور صحیح حدیث میں ہے۔

الراحون برحهم الرحمن۔ ارحموا من في الأرض برحكم من في السلمة (ترجمہ)  
رحم کرنے والوں پر رحمن بھی میران ہے۔ تم زمین والوں پر رحم کرو تو وہ ذات یکتا کے بلند آسمان اس کے قبضتے قدرت میں ہیں تم پر رحم فرمائے گی۔

ان تولو اکر کافر تم پر ایمان لانے سے منہ پھر لیں یا تمام تکلوں آپ سے اور آپ کے پیروکاروں سے دست کش ہو جائے تو آپ یہ فرمادیا کریں حسبی اللہ کہ اللہ میرے تمام امور کے لئے کافی ہے۔  
لا الہ الا ہو کہ رب کائنات کے سوا اور کوئی رب نہیں اس لئے علیہ توکلت نیز اسی پر بھروسہ ہے اور وہی میرا سارا ہے۔

وهو رب العرش العظيم عظیم کا لفظ یہ عرش کی صفت ہے یا رب کے عرش کی صفت ہے تو معنی یہ ہو گا کہ عرش اتنے بڑے جسم والا ہے کہ اس نے تمام تکلوں کا احاطہ کر دکھا ہے۔

منقول ہے کہ سات زمینیں آسمان دنیا (پہلے آسمان) کے پہلو میں الی چیز جیسے ایک وسیع تر میدان میں ایک چھوٹا سا گڑھا۔ ایسے ہی ایک آسمان کا درسے سے یہی تناسب ہے (یعنی ہر یجھے کی وسیع تریاں اور والے آسمان کے ساتھ یہی مناسبت رکھتا ہے) جو ایک چھوٹے سے گڑھے کی وسیع تریاں کے ساتھ اور زمینوں اور آسمانوں کی اتنی وسعت کے باوجود حدیث قدیم میں مروی ہے کہ (زمینوں و آسمانوں کی وسعت میں بھی میری گنجائش نہیں البتہ عبد مومن کے ول میں گنجائش ہے)

ابوداؤد نے ابو درداء سے موقوفاً اور ابن حنفیہ نے ان سے مرفقاً روایت کی ہے کہ جو آدمی صحیح و شام سات مرتبہ حسین اللہ لا اله الا هو عليه توکلت وهو رب العرش العظيم (پارہ نمبر ۱، رکوع نمبر ۵، آیت نمبر ۲۹)

پڑھ لے تو اسے دینا و آخرت کے غم سے نجات حاصل ہو جائے گی۔

ابن الی شہید اور علاوه ازین درسے بکثرت راویوں نے حضرت راویوں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے اور انہوں نے الی ابن کعب رض سے روایت کیا ہے کہ

لقد جاتکم رسول من انفسکم عزیز علیہ ماعتم حربص عليکم بالمنونین رنوف و حجم فلان تولوا قل حسین اللہ لا اله الا هو عليه توکلت وهو رب العرش العظيم (پارہ نمبر ۱، رکوع نمبر ۵، آیت نمبر ۲۹)

یہ آخری آیت مبارکہ ہے جو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی۔ یہ اسی پر معاملہ ختم کیا جس سے شروع کیا اور وہ ہے۔ لا اله الا هو فربیا اللہ تعالیٰ نے وما ارسلنا من قبلک من رسول الا نوحی الله انه لا اله الا انا المعبدون (پارہ نمبر ۷، رکوع نمبر ۲، آیت نمبر ۲۵)

(ترجمہ) ”اور ہم نے تم سے پہلے کوئی رسول نہ بھیجا گریہ کہ ہم اس کی طرف وحی فرماتے کہ میرے سوا کوئی معبود نہیں تو مجھے کو کوچھو۔“

پس ہم اس امید کے پیش نظر اپنی کتاب کو ان کلمات پر ختم کرتے ہیں جن کلمات کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم پر اپنی کتاب میں کے نزول کو ختم فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ہمارا خاتم بالآخر فرمائے نیز اللہ تعالیٰ اپنے فضل عظیم سے ہمیں بلند و بالا مقام تک پہنچائے اور اپنی توفیق سے ان عظیم شخصیات کی رفاقت نصیب کرے جن کے پارے میں فرمایا

النعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين (الآلی) والحمد لله اولاً وآخره وظاهرنا وباطنا وحدينا وتدينا۔ وصلی اللہ علی سیننا محمد وعلى الله وصحبه وسلم تسليماً

## کلمہ کفر محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) غیب کیا جائیں

تمحرا رب عزوجل فرماتا ہے.... یا ہلکو ماتلکو ولقد قلوا کلمہ الکفر  
وکفر وا بعد اسلامهم (پ ۱۰۴ سورہ التوبہ)

”خدا کی قسم کھاتے ہیں کہ انہوں نے نبی کی شان میں گستاخی نہ کی اور البتہ بے شک وہ یہ کفر کا بول بولے اور مسلمان ہو کر کافر ہو گئے۔“

ابن جریر اور طبرانی اور ابوالخش و ابن مردویہ عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک پڑھ کے سایہ میں تشریف فرماتھے، ارشاد فرمایا عنقریب ایک شخص آئے گا کہ میں شیطان کی آنکھوں سے دیکھے گا وہ آئے تو اس سے بات نہ کرنا کہو دیر نہ ہوئی تھی کہ ایک کرنجی آنکھوں والا سامنے سے گزر ارسو اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے بلا کر فرمایا تو اور تیرے رفق کس بات پر میری شان میں گستاخی کے لفظ بولتے ہیں وہ گیا اور اپنے رفیقوں کو بلا لایا۔ سب نے آکر قسمیں کھائیں کہ ہم نے کوئی کلہ حضور کی شان میں بے ادبی کانے کیا، اس پر اللہ عزوجل نے یہ آیت انواری کہ خدا کی قسم کھاتے ہیں کہ انہوں نے گستاخی نہ کی اور بے شک ضرور وہ یہ کفر کا کلمہ بولے اور تیری شان میں بے ادبی کر کے اسلام کے بعد کافر ہو گئے۔ دیکھو اللہ گواہی دتا ہے کہ نبی کی شان میں بے ادبی کا لفظ کلمہ کفر ہے اور اس کا کہنے والا اگرچہ لاکھ مسلمانی کامدی کوڑ بار کا کلمہ گو ہو، کافر ہو جاتا ہے اور فرماتا ہے :

ولشن سلطهم ليقولن انما کنا نخوض ونلعيق تل الالله وابت ورسوله کتم

تسهرون لا تعتذروا قد كفرتم بعد ايمانكم (پ ۱۰۴ سورہ التوبہ)

اور اگر تم ان سے پوچھو تو بے شک ضرور کسی گے کہ ہم تو یونہی نہیں کھلیں میں تھے، تم فرماد کیا اللہ اور اس کی آیتوں اور اس کے رسول سے ٹھنڈا کرتے تھے،  
ہمارے نہ ہمارے کافر، وہ پکے اپنے ایمان کے بعد۔

ابن الی شیبہ و ابن جریر و ابن المنذر و ابن الی حاتم و ابوالشیخ امام مجاهد تکیہ  
خاص سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت فرماتے ہیں۔

انہ قتل فی قوله تعالیٰ ولئن سلطهم يقولن انما کنا نخوض ولنعلم قتل رجل  
من المخالفین بعدتنا محدثنا محمد بن ناہل فلان بوادی کذاباً و باهداً بالغیر

یعنی کسی شخص کی اوپنی گم ہو گئی، اس کی تلاش تھی، رسول اللہ ﷺ فرمایا اوپنی فلاں جنگل میں فلاں جگہ ہے، اس پر ایک منافق بولا محمد (ﷺ) بتاتے ہیں کہ اوپنی فلاں جگہ ہے، محمد غیر کیا جائیں؟

اس پر اللہ عزوجل نے یہ آئیت کریمہ اتاری کہ کیا اللہ و رسول سے مٹھا کرتے  
ہو، بمانے نہ بناو تم مسلمان کملا کر اس لفظ کے کہنے سے کافر ہو گئے۔ (دیکھو تفسیر امام  
ابن جریر مطبع مصر، جلد دهم صفحہ ۲۵۵ و تفسیر درمنشور امام جلال الدین سیوطی جلد سوم  
صفحہ ۲۵۳)

مسلمانو! دیکھو محمد ﷺ کی شان میں اتنی گستاخی کرنے سے کہ وہ غیر کیا  
جائیں کلمہ گوئی کام نہ آئی اور اللہ تعالیٰ نے صاف فرمادیا کہ بمانے نہ بناو تم اسلام  
کے بعد کافر ہو گئے۔

### اقوال اعلیٰ حضرت ﷺ

(۱) جو اللہ سے ڈرے اس کے لئے اللہ نجات کی راہ نکال دے گا اور اسے وہاں سے  
روزی دے گا جہاں اس کا گمان بھی نہ ہو۔

(۲) اولیاء اللہ کی سچے دل سے بیرونی کرنا اور مشامت کرنا کسی دن دلی اللہ کر دتا ہے۔

(۳) نعمت کرنا تکوار کی دھار پر چلتا ہے۔

(۴) جس کا ایمان پر خاتمه ہو گیا اس نے سب کچھ پالیا۔

(۵) جس سے اللہ و رسول ﷺ کی شان میں ادنی توین پاؤ پھر تمہارا کیسا ہی  
پیارا کیوں نہ ہو فوراً اس سے جدا ہو جاؤ۔

### قصیدہ نور

صح طیبہ میں ہوئی بٹا ہے باڑا نور کا صدقہ لینے نور کا آیا ہے تارا نور کا  
بائی طیبہ میں سانا پھول چھولا نور کا مست بو ہیں بلیں پرستی ہیں کلمہ نور کا  
بارہویں کے چاند کا مجرہ ہے سجدہ نور کا پارہ برحون سے جھکا ایک اک ستارا نور کا  
تیرے ہی ماتھے رہا اے جان سرا نور کا بخت جاکا نور کا چکا ستارا نور کا  
میں گرا تو پادشاہ بھر دے پیلا نور کا نور دن دوڑا ترا دے ڈال صدقہ نور کا  
پشت پر ڈھلکا سرانور سے شملہ نور کا دیکھیں موئی طور سے اڑا صیفہ نور کا  
شمع مل، ملکوہ تن، سینہ زجاجہ نور کا تیری صورت کے لئے آیا ہے سورہ نور کا  
تاریوں کا دور تھا مل جل رہا تھا نور کا تم کو دیکھا ہو گیا ٹھٹھا لکھجا نور کا  
جو گدا دیکھو لئے جاتا ہے توڑا نور کا نور کی سرکار ہے کیا اس میں توڑا نور کا  
تیری نسل پاک میں ہے پچہ پچہ نور کا تو ہے میں نور ترا سب گمراہا نور کا  
نور کی سرکار سے پیلا د شالہ نور کا ہو مبارک تم کو ذوالنورین جوڑا نور کا  
چاند جھک جاتا جدر انگلی اٹھاتے مدد میں کیا ہی چلتا تھا اشاروں پر کھلونا نور کا  
ہک، "کیسرہ" وہن "ہی" برو آنکھیں "ع" "س" "کیس" ان کا ہے چو نور کا  
اے رضا یہ احمد نوری کا فیض نور ہے  
ہو گئی میری غرل بھٹھ کر قصیدہ نور کا